
Procesos de Mercado: Revista Europea de Economía Política
Vol. XXI, n.º 2, Invierno 2024, pp. 469-498

LA EVOLUCIÓN DEL ESTADO 
DE DERECHO*

FRIEDRICH A. HAYEK

La finalidad perseguida por las leyes no se cifra en abolir o limitar 
la libertad, sino, por el contrario, en preservarla y aumentarla. En 
consecuencia, allí donde existen criaturas capaces de ajustar su 
conducta a normas legales, la ausencia de leyes implica carencia de 
libertad. Porque la libertad presupone el poder actuar sin some-
terse a limitaciones y violencias que provienen de otros; y nadie 
puede eludirlas donde se carece de leyes. Tampoco la libertad con-
siste —como se ha dicho— en que cada uno haga lo que le plazca. 
(¿Qué hombre sería libre si pudiera señorearle el capricho de cada 
semejante?) La libertad consiste en disponer y ordenar al antojo de 
uno su persona, sus acciones, su patrimonio y cuanto le pertenece, 
dentro de los límites de las leyes bajo las que el individuo está y, 
por lo tanto, no en permanecer sujeto a la voluntad arbitraria de 
otro, sino libre para seguir la propia.

John Locke**

1.	 La libertad moderna aparece en Inglaterra

Más allá del siglo xvii inglés es difícil encontrar antecedentes de la 
libertad individual en los tiempos modernos1. La libertad individual 

*  Los fundamentos de la libertad, Capítulo XI, 10.ª ed., Unión Editorial, Madrid 2020.
**  Second Treatise, sec. 57, p. 29. La síntesis de este capítulo, así como la de los capí-

tulos XII y XIV, ha sido utilizada en mis conferencias The Political Ideal of the Rule Law, 
pronunciadas en un ciclo organizado por el Banco Nacional de Egipto y publicadas 
por este mismo en El Cairo, en 1955.

1  Cuanto más profundizo en el desenvolvimiento de estas ideas, más me con-
venzo del importante papel que desempeñó el ejemplo de la República holandesa. 
Ahora bien, aun cuando tal influencia se acusa con cierto relieve a finales del siglo 
xviii, sus más tempranos efectos todavía necesitan de investigación. Mientras tanto, 
véase Sir George Clark, «The Birth of the Dutch Republic», Proceedings of the British Aca-
demy, XXXII, 1946, y P. Geyl, «Liberty in Dutch History», Delta, I, 1958. Mi ignorancia 



470	 Friedrich A. Hayek

surgió inicialmente —y así es probable que ocurra siempre— como 
consecuencia de la lucha por el poder, más bien que como el fruto de 
un deliberado plan. Ahora bien, hubo de pasar mucho tiempo hasta 
que sus beneficios se reconocieron. Durante más de doscientos años, 
la conservación y perfección de la libertad individual constituyó el 
ideal que guió a Inglaterra, y sus instituciones y tradiciones fueron el 
modelo para el mundo civilizado2.

Esto no quiere decir que la herencia de la Edad Media fuese irre-
levante para la libertad moderna. No obstante, su significación no es 
en absoluto la que a menudo se cree. Verdad es que en muchos res-
pectos el hombre medieval disfrutó de más libertad de la que hoy 
generalmente se estima, pero hay pocos motivos para creer que la 
libertad de los ingleses en la época medieval fuera sustancialmente 

me obliga a pasar sobre las importantes discusiones y desarrollos de ideas similares 
en la Italia del Renacimiento, especialmente en Florencia. (Para algunas breves refe-
rencias, véase la introducción a las notas del capítulo XX.) Todavía con menos compe-
tencia puedo hablar de una de las grandes civilizaciones no europeas, la china, que 
elaboró por los mismos años que Grecia concepciones legales sorprendentemente 
similares a las de la civilización occidental. De acuerdo con Fung Yu-Lan, A History of 
Chinese Philosophers, Peiping 1937, p.  312, «la gran tendencia política de la época (el 
periodo que va del siglo vii al iii antes de Cristo) fue un desplazamiento del señorío 
feudal hacia el imperio de gobernantes poseedores de poder absoluto; del gobierno de 
individuos que interpretaban la moral consuetudinaria (li) al gobierno de la ley.» El 
autor cita (p. 321) la siguiente prueba procedente del Kuan-tzu, tratado atribuido a 
Kuan Chung (715-645 antes de Jesucristo), si bien, probablemente, compuesto en el 
siglo iii antes de Jesucristo: «Cuando un Estado está gobernado por la ley, todo opera 
fácilmente dentro de su curso regular… Si la ley no es uniforme, quien controla el 
Estado sufre infortunios. Cuando legislador y ministro, superior e inferior, noble y 
humilde, obedecen todos la ley, cabe hablar de grande y buen gobierno.» El autor 
añade, sin embargo, que «hasta la fecha nunca se ha alcanzado este ideal en China.»

2  Véase la observación de Montesquieu en The Spirit of the Laws, vol. I, p. 151: «Hay 
una nación en el mundo que tiene señalada como finalidad directa de su régimen 
constitucional la libertad política.» Véase también R. Henne, Der englische Freiheitsbe-
griff, Zurich, Aarau 1927. La historia del descubrimiento de la libertad inglesa por los 
pueblos del continente europeo y su influencia sobre los mismos todavía no ha sido 
cuidadosamente estudiada. Entre las obras importantes más tempranas sobre la mate-
ria se cuentan: Guy Miege, L’état présent de la Grande Bretagne, Amsterdam 1708, tam-
bién en una edición alemana, corregida y aumentada bajo el título de Geistlicher und 
weltlicher Stand von Grossbritannien und Irland, Leipzig 1718; P. de Rapin-Thoyras, Dis-
sertation sur les Whigs et les Tories, or a Historical Dissertation upon Whig and Tory, traduc-
ción M. Ozell, Londres 1717, y A. Hennings, Philosophische und statistische Geschichte des 
Ursprungs und des Fortgangs der Freyheit in England, Copenhague 1783.



LA EVOLUCIÓN DEL ESTADO DE DERECHO﻿	 471

mayor que la de muchos pueblos continentales3. Aunque los hom-
bres de la Edad Media disfrutaron de muchas libertades en el sen-
tido de privilegios concedidos a clases sociales o a personas, 
difícilmente conocieron la libertad como condición general de todo 
un pueblo. En determinadas esferas, las concepciones generales 
prevalentes sobre la naturaleza y fuentes del derecho y del orden 
impidieron a la libertad resurgir en su forma moderna. Ahora bien, 
es cierto que Inglaterra fue capaz de iniciar el moderno desarrollo 
de la libertad porque retuvo más que otros países la idea común 
medieval de la supremacía de la ley destruida en todas partes por el 
auge del absolutismo4.

El punto de vista medieval decisivamente importante como 
soporte de modernos desarrollos, aunque quizá solamente acep-
tado por completo durante los comienzos de la Edad Media, fue 
que «el Estado no puede crear o hacer la ley, y desde luego menos 

3  Véase particularmente F.W. Maitland y F. Pollock, History of English Law, Cambri-
dge University Press, 1911; R. Keller, Freiheitsgarantien für Person und Eigentum im Mit-
telalter, Heidelberg 1933; H. Planitz, «Zur Ideengeschichte der Grundrechte», en Die 
Grundrechte und Grundpflichthen der Reichverfassung, ed. H.C. Nipperdey, Berlín 1930, 
III, y O. von Gierke, Johannes Althusius und die Entwicklung der naturrechtlichen Staats-
theorien, 2.ª ed., Breslau 1902.

4  Véase C.H. McIlwain, «The English Common Law Barrier against Absolutism», 
American Historical Review, XLIX, 1934, p. 27. La medida en que incluso la más famosa 
y últimamente más influyente cláusula de la Carta Magna, expresaba meramente 
ideas comunes al periodo, lo demuestra un decreto del emperador Conrado II, fechado 
el 28 de mayo de 1307 (incluido en W. Stubbs, Germany in the Early Middle Ages 476-
1250, ed. A. Hassal, Londres 1908, p. 147), que declara: «Ningún hombre será privado 
de su feudo…, a no ser por las leyes del Imperio y el juicio de sus pares.» No podemos 
examinar aquí en detalle la tradición filosófica transmitida desde la Edad Media. Sin 
embargo, en algunos respectos es algo más que paradójico que Lord Acton califique a 
Tomás de Aquino como el primer whig (véase Hist. of Freedom, p. 37, y véase J.N. Figgis, 
Studies of Political Thought from Gerson to Grotius, Cambridge University Press, 1907, 
p. 71). Sobre Tomás de Aquino véase T. Gilby, Principality and Polity, Londres 1958, y 
sobre sus influencias en la primitiva teoría política inglesa, especialmente en Richard 
Hooker, G.S. Wolin, «Richard Hooker and English Conservatism», The Western Political 
Quarterly, VI, 1953. Una relación más completa tendrá que prestar especial atención a 
Nicolás de Cusa, siglo xiii, y Bártolo, siglo xiv, quienes manejaron tales conceptos. 
Véase F.A. von Scharff, Der Cardinal und Bischof Nicolaus von Cusa, Tubinga 1871, espe-
cialmente p.  22; J.N. Figgis, «Bartolus and the Development of European Political 
Ideas», Transactions of the Royal Historical Society, XIX, 1905, y C.N.S. Woolf, Bartolus of 
Sassoferrato, Cambridge 1913. Sobre la teoría política del periodo en general, R.W. y A.J. 
Carlyle, A History of Medioeval Political Theory, Edimburgo y Londres 1903.



472	 Friedrich A. Hayek

aún abolirla o derogarla, porque ello significaría abolir la justicia 
misma; sería un absurdo, un pecado y una rebelión contra Dios, 
que es quien crea dicha ley»5. Durante siglos se reconoció como 
doctrina que los reyes o la autoridad humana de que se tratase 
podían tan sólo declarar o descubrir las leyes existentes o modifi-
car los abusos introducidos al calor de las mismas, pero no crear la 
ley6. Sólo gradualmente durante la baja Edad Media comenzó a 

5  Véase O. Vossler, «Studien zur Erklärung der Menschenrechte», Historische 
Zeitschrift, CXLII, 1930, p. 512; también F. Kern, Kingship and Law in the Middle Ages, tra-
ducido por S.B. Chrimes, Oxford 1939; E. Jenks, Law and Politics in the Middle Ages, Lon-
dres 1898, pp. 24-25; C.H. McIlwain, The High Court of Parliament and its Supremacy, Yale 
University Press, 1910; J.N. Figgis, The Divine Right of Kings, 2.ª ed., Cambridge 1914; 
Ch.V. Langlois, Le Regne de Philippe III, le Hardi, París 1887, p. 285; y para una corrección 
que alcanza hasta la alta Edad Media, véase T.F.T. Plucknett, Statutes and their Interpre-
tation in the First Half of the Fourteenth Century, Cambridge 1922, y Legislation of Edwards 
I, Oxford 1949. Sobre la totalidad del tema, véase ahora J.W. Gough, Fundamental Law in 
English Constitutional History, Oxford 1955.

6  Véase B. Rehfeldt, Die Wurzlen des Rechtes, Berlín 1951, p. 67: «La aparición del 
fenómeno del poder legislativo… significa en la historia de la humanidad la invención 
del arte de crear ley y derecho. Hasta entonces se había creído que no se podía implan-
tar el derecho, sino sólo aplicarlo, como algo que había existido desde siempre. Frente 
a esta concepción, la invención del poder legislativo es tal vez la de mayores conse-
cuencias de cuantas se han hecho —más trascendental incluso que la invención del 
fuego o de la pólvora— porque es la que más ha contribuido a poner el destino del 
hombre en sus propias manos.»

Análogamente, en un estudio preparado como contribución a un symposium sobre 
«La expansión de la Sociedad», organizado por el Instituto Oriental de la Universidad 
de Chicago, en diciembre de 1958, Max Rheinstein observa: «La noción de que las nor-
mas válidas de conducta pudieran establecerse por el legislador fue peculiar en las 
últimas fases de la historia griega y romana; en la Europa occidental, tal noción dur-
mió hasta el redescubrimiento del derecho romano y el auge de la monarquía abso-
luta. La proposición de que la ley constituye el mandato de un soberano es un 
postulado engendrado por la ideología democrática de la Revolución Francesa al sos-
tener que la ley tenía que emanar de los representantes del pueblo debidamente elegi-
dos. Sin embargo, no se trata de una verdadera descripción de la realidad, y, menos 
que en ningún otro lugar, en los países del derecho común anglosajón.»

Edmund Burke, en una declaración contenida en Tracts Relative to the Laws against 
Popery in Ireland, Works, IX, p. 350, demuestra cuán profundamente influyó todavía en la 
opinión inglesa, en las postrimerías del siglo xviii, la tradición de que la ley se encuentra 
y no se hace. Burke dice así: «Sería difícil señalar un error más auténticamente subversivo 
de todo el orden y belleza, paz y felicidad de la sociedad humana, que la posición que sos-
tiene que un cuerpo legislativo humano tiene derecho a hacer las leyes que le plazcan, o 
que las leyes pueden derivar su autoridad de su mera institución y con independencia de 
la cualidad de la materia de lo que está sujeto a ellas. Ningún argumento de política, 



LA EVOLUCIÓN DEL ESTADO DE DERECHO﻿	 473

aceptarse el concepto de deliberada creación de la nueva ley, es 
decir, la legislación tal como la conocemos. En Inglaterra, el Parla-
mento evolucionó y, de ser principalmente cuerpo descubridor de 
leyes, pasó a cuerpo creador de las mismas. Generalmente, en la 
disputa acerca de la autoridad para legislar, en el curso de la cual 
las partes contendientes se reprochaban mutuamente el actuar de 
modo arbitrario, es decir, en desacuerdo con las leyes generales 
reconocidas, los argumentos de la libertad individual, inadverti-
damente, encontraron su desarrollo. El nuevo poder del Estado 
nacional altamente organizado, que surgió en los siglos xv y xvi, 
utilizó la legislación por primera vez como instrumento de política 
deliberada. Por un momento pareció como si este nuevo poder con-
duciría, tanto en Inglaterra como en el continente, a la monarquía 
absoluta, que había de destruir las libertades medievales7. El con-
cepto de gobierno limitado que surgió de la lucha inglesa del siglo 
xvii fue de esta forma un nuevo punto de partida para afrontar 
nuevos problemas. Si la primitiva doctrina inglesa y los grandes 
documentos medievales, desde la Carta Magna, la gran Constitutio 
Libertatis8, hasta nuestros días, tienen significación en el desarrollo 
moderno, es porque sirvieron como armas en tal lucha.

Aunque para nuestros propósitos no necesitamos hacer hinca-
pié en la doctrina medieval, sí tenemos que examinar de cerca la 

razón de Estado o defensa de la Constitución puede ser alegado en favor de tal práctica… 
Todas las leyes humanas son, hablando con propiedad, únicamente declaratorias; pue-
den alterar el modo y la aplicación, pero carecen de poder sobre la sustancia de la justicia 
original.» Para otros ejemplos, véase E.S. Corwin, The «Higher Law» Background of Ameri-
can Constitutional Law, «Great Seal Books», Cornell University Press, 1955, p. 6, nota 11.

7  Véase Dicey, Constitution, p. 370: «El abogado que contempla el asunto desde un 
punto de vista exclusivamente legal se siente tentado a declarar que el verdadero 
objeto de discusión entre hombres de Estado tales como Bacon y Wentworth, por una 
parte, y Coke o Eliot, por otra, fue si debería o no establecerse en Inglaterra, de manera 
permanente, una administración vigorosa del tipo continental.»

8  Así es como H. Bracton describe la Carta Magna en De legibus, f. 186 b. Sobre las 
consecuencias de la falsa interpretación de la Carta Magna en el siglo xvii, véase W.S. 
McKechnie, Magna Carta, 2.ª ed., Glasgow 1914, p. 133: «Si las vagas e inexactas pala-
bras de Coke han oscurecido el significado de muchos capítulos de la Carta Magna y 
defendido falsas nociones del desarrollo del derecho inglés, el servicio que estos mis-
mos errores han prestado a la causa del progreso constitucional es inconmensurable.» 
Esta opinión ha sido expresada desde entonces muchas veces; véase particularmente 
H. Butterfield, The Englishman and His History, Cambridge University Press, 1944, p. 7.



474	 Friedrich A. Hayek

herencia clásica que revivió al comienzo del periodo moderno. Tal 
examen es importante no sólo a causa de la gran influencia que 
ejerció en el pensamiento político del siglo xvii, sino también por la 
significación directa que la experiencia de los antiguos conserva 
en nuestro tiempo9.

2.	 Origen de los ideales en la antigua Atenas

Aunque la influencia de la tradición clásica en el moderno ideal de 
libertad es indiscutible, a menudo su naturaleza no se comprende 
bien. Se ha dicho frecuentemente que los antiguos no conocieron la 
libertad en el sentido de libertad individual. Esto es verdad en 
muchos lugares y periodos, incluso en la antigua Grecia, pero cier-
tamente no lo es en la época de la grandeza de Atenas, ni tampoco 
en la República romana de los últimos tiempos. En cambio, sí 
puede ser verdad en el caso de la degenerada democracia de los 
tiempos de Platón, pero no, seguramente, en la de aquellos ate-
nienses a quienes Pericles dijo que «la libertad que disfrutamos en 
nuestro gobierno se extiende también a la vida ordinaria, donde, 
lejos de ejercer celosa vigilancia sobre todos y cada uno, no senti-
mos cólera porque nuestro vecino haga lo que desee»10. Recorde-

9  Véase Thomas Hobbes cuando escribe que «una de las más frecuentes causas del 
espíritu rebelde de este periodo es la lectura de obras de los clásicos griegos y romanos 
sobre política e historia». No hubo nada que suscitase un interés tan profundo; ade-
más, al comprar esta clase de publicaciones se despertaba el interés por el aprendizaje 
de las lenguas griega y latina (Leviathan, II, 29 y 21, ed. M. Oakeshott, Oxford 1946, 
pp. 214 y 141). Aubrey destaca que las raíces del celo de Milton «por la libertad de la 
humanidad» se sustentan en su buen conocimiento de Tito Livio y los autores roma-
nos y en la grandeza que halló en la comunidad romana (Aubrey’s Brief Lives, ed. O.L. 
Dick, University of Michigan Press, 1957, p. 203). Sobre las fuentes clásicas del pensa-
miento de Milton, Harrington y Sidney, véase Z.S. Fink, The Classical Republicans, 
«Northwestern University Studies in Humanities», núm. 9, Evanston, Ill., 1945.

10  Tucídides, Peloponnesian War, traducido por Crawley, II, 37. Probablemente, el 
testimonio más contundente es el de los enemigos de la democracia liberal de Atenas, 
a quienes cabe atribuir en gran parte la errónea concepción de lo que la libertad signi-
ficó para los griegos. Dicho testimonio resulta revelador cuando, como en el caso de 
Aristóteles (Politica, VI, ii, 1317 b), se lamenta de que «en tales democracias cada per-
sona vive como quiere». Ocasionalmente, los griegos pueden haber sido los primeros 
en confundir la libertad individual y la libertad política; sin embargo, esto no significa 



LA EVOLUCIÓN DEL ESTADO DE DERECHO﻿	 475

mos asimismo aquellos soldados a quienes su general advirtió en 
el momento del supremo peligro durante la expedición a Sicilia 
que por encima de todo estaban luchando por un país en el que 
poseían «una libre discreción para vivir como gustasen»11. ¿Cuáles 
fueron las principales características de esa libertad de la «más 
libre de las naciones libres», como Micias llamó a Atenas en la 
mencionada ocasión, vistas tanto por los propios griegos como por 
los ingleses de la última época de los Tudor o de los Estuardo?

La respuesta viene sugerida por una palabra que los isabelinos 
tomaron prestada de los griegos, pero que desde entonces ha 
estado fuera de uso12. La palabra isonomía fue importada en Ingla-

que no conocieran la primera o que no la estimasen. La filosofía estoica, en fin de cuen-
tas, preservó el sentido original de dicha libertad y lo transmitió a las edades futuras. 
Zenón, ciertamente, definió la libertad como «el poder para la acción independiente, 
mientras que la esclavitud implica su carencia» (Diógenes Laercio, Lives of Eminent Phi-
losophers, III, 121, Loeb, Londres 1931, II, p. 227). Filón de Alejandría, Quod omnis probus 
liber sit, 452, 45, «Loeb Classical Library», Londres 1941, IX, 36, ofrece incluso una con-
cepción totalmente moderna de la libertad bajo la ley: hosoi de meta nomou zosin eleuthe-
roi. Sobre la ciudad de la Grecia clásica véase el importante estudio de E.A. Havelock, 
The Liberal Temper in Greek Politics, Yale University Press, 1957. Asimismo, ya no es posi-
ble negar la existencia de libertad en la antigua Atenas, afirmando que su sistema eco-
nómico se «basaba» en la esclavitud, pues recientes investigaciones han demostrado 
claramente que ésta fue comparativamente poco importante; véase W.L. Westerman, 
«Athenaeum and the Sclaves of Athens», Athenian Studies presented to W.S. Ferguson, 
Londres 1940, y A.H.M. Jones, «The Economic Basis of Athenian Democracy», Past and 
Present, I, 1952, reimpreso en Athenian Democracy, Oxford 1957.

11  Tucídides, ibid., VII, 69. La falsa interpretación de la libertad griega llegó hasta 
Thomas Hobbes y se hizo ampliamente conocida a través de B. Constant, De la liberté 
des anciens comparée a celle des modernes, reimpreso en su Cours de politique constitution-
nelle, II, París 1861, y N.D. Fustel de Coulanges, La cité antique, París 1864. Sobre la mate-
ria en general, véase G. Jellinek, Allgemeine Staatlehre, 2.ª ed., Berlín 1905, pp. 288ss. Es 
difícil comprender por qué en una época tan avanzada como 1933, H.J. Laski («Liberty», 
E. S. S., IX, p. 442) podía todavía argumentar, con referencia explícita al periodo de 
Pericles, que «en tal sociedad orgánica el concepto de libertad individual era virtual-
mente desconocido».

12  Véase J. Huizinga, Wenn die Waffen schweigen, Basilea 1945, p. 95: «Es realmente la
mentable que las culturas que se han construido sobre el fundamento del mundo anti-
guo no tomaran, en vez de la palabra democracia, aquella otra que despertaba en Atenas 
especial respeto debido a su evolución histórica y que, además, expresaba de una 
manera particularmente clara el concepto, esencial en este punto, de una adecuada 
forma de gobierno: la palabra isonomía, igualdad de las leyes. Esta palabra tenía incluso 
resonancias imperecederas. Expresa mucho más clara y directamente que ‘democracia’ 
el ideal de libertad; además, la tesis contenida en la denominación de ‘isonomía’ no 



476	 Friedrich A. Hayek

terra, procedente de Italia, al final del siglo xvi, con el significado 
de «igualdad de las leyes para toda clase de personas»13. Poco 
tiempo después se utilizó libremente por los traductores de Tito 
Livio, en la forma anglicanizada de isonomy, para describir un 
estado de igualdad legal para todos y de responsabilidad de los 
magistrados14. Continuó el uso de la palabra durante el siglo xviii15, 
hasta que «igualdad ante la ley», «gobierno de la ley» e «imperio de 
la ley» la desplazaron gradualmente.

La historia del concepto en la Grecia antigua ofrece una intere-
sante lección, dado que probablemente entraña el primer caso de 
un ciclo que las civilizaciones parecen repetir. Cuando apareció por 
vez primera16, describía el estado que Solón había establecido antes 
en Atenas al otorgar al pueblo «leyes iguales para los altos y los 
bajos»17 y «ningún control de la vida pública que no fuese la certeza 
de ser gobernados legalmente y de acuerdo con normas preestable-
cidas»18. La isonomía fue contrastada con el gobierno arbitrario de 
los tiranos y llegó a ser una expresión familiar en canciones popu-
lares de borrachos que celebraban el asesinato de uno de tales dés-
potas19. El concepto parece ser más viejo que el de democracia, y la 

indica algo inalcanzable, como ocurre con ‘democracia’. En la voz isonomía se expresa, de 
manera diáfana y concluyente, el principio esencial del Estado de Derecho.»

13  En el Diccionario italiano de John Florio, World of Wordes, Londres 1958.
14  Tito Livio, Roman History, traducido por Philemon Holland, Londres 1600, 

pp. 114, 134 y 1.016.
15  El Oxford English Dictionary, en «Isonomy», da ejemplos de utilización, 

correspondientes a 1651 y 1684, que sugieren un uso bastante común del término.
16  El uso más antiguo que conservamos de la palabra «isonomía» parece remon-

tarse al Alcmaeón, alrededor del siglo v antes de Cristo (H. Diels, Die Fragmente der 
Vorsokratiker, 4.ª ed., Berlín 1922, I, 14, p. 136, «Alkmaion», frag. 4). Puesto que ya se trata 
de un uso metafórico que describe la «isonomía» como condición de la salud física, cabe 
deducir que el término estaba perfectamente introducido en aquel entonces.

17  E. Diehl, Anthologia Lyrica Graeca, 3.ª ed., Leipzig 1949, frag. 24. Véase E. Wolf, 
«Mass und Gerechtigkeit bei Solon», Gegenwartprobleme des internationalen Rechtes und 
der Rechtsphilosophie-Festschrift für Rudolf Laun, Hamburgo 1953; K. Freeman, The Work 
and Life of Solon, Londres 1926; W.J. Woodhouse, Solon, The Liberator, Oxford 1938, y K. 
Hoenn, Solon, Staatsmann und Weiser, Viena 1948.

18  E. Barker, Greek Political Theory, Oxford 1925, p. 44. Véase Lord Acton, Hist. of 
Freedom, p. 7, y P. Vinogradoff, Collected Papers, Oxford University Press, 1928, II, p. 41.

19  Véase G. Busolt, Griechische Staatskunde, Munich 1920, I, p. 417; J.A.O. Larsen, 
«Cleisthenes and the Development of the Theory of Democracy in Athens», Essays in 
Political Theory Presented to George Sabine, Cornell University Press, 1948; V. 



LA EVOLUCIÓN DEL ESTADO DE DERECHO﻿	 477

exigencia de igual participación de todos en el gobierno tal vez 
fuera una de sus consecuencias. Para Herodoto todavía es la isono-
mía, antes que la democracia, «el más bello de todos los nombres 
del orden político»20. Después de la implantación de la democracia, 
el término continuó usándose por algún tiempo, primero como jus-
tificación de aquélla y más tarde21 para disfrazar de manera cre-
ciente el carácter que asumió, ya que el gobierno democrático 
pronto llegó a olvidar la propia igualdad ante la ley, de la que deri-
vara su razón de ser. Los griegos entendieron claramente que los 

Ehrenberg, «Isonomia», en Pauly’s Real Encyclopaedie der classischen Altertumswissens-
chaft, suplemento VII, 1940, y sus artículos «Origins of Democracy», Historia, I, 1950, 
especialmente p. 535, y «Das Harmodioslied», Festschrift Albin Lesky, Wiener Studien, 
LXIX, especialmente pp. 67-69; G. Vlastos, «Isonomia», American Journal of Philology, 
LXXIV, 1953, y J.W. Jones, The Law and Legal Theory of the Greeks, Oxford University 
Press, 1956, cap. VI.

El griego skolion mencionado en el texto se encuentra en dos versiones en E. Diehl, 
Anthologia Lyrica Graeca, II, skolia 10 (9) y 13 (12). Un curioso ejemplo del atractivo que 
ejercían esas canciones celebrando la «isonomía» sobre los whigs ingleses de finales del 
siglo xviii es la «Ode in Imitation of Callistratus», de sir William Jones (a quien mencio-
namos anteriormente como lazo de unión entre los puntos de vista políticos whigs y la 
tradición evolucionista en la lingüística; véase sus Works, Londres 1807, X, p.  391). 
Dicha oda, encabezada por el texto griego del skolion, tras veinte versos de alabanza a 
Harmodios y Aristogiton, continúa así:

«Then in Athens all was Peace
Equal Laws and Liberty:
Nurse of Arts, and eye for Greece!
People valiant, firm, and free!
Not less glorious was thy deed.
Wentworth, fix’d in Virtue’s cause;
Not less brilliant be thy meed,
Lenox, friend to Equal Laws!
High in Freedom’s temple rais’d
See Fitz Maurice beaming stand,
For collected Virtues prais’d
Wisdom’s voice, and Valour’s hand!
Ne’er shall fate their eyelids close:
They, in blooming regions blest,
With Harmodius shall repose,
With Aristogiton rest.»

Véase también ibid., p. 389, la «Ode in Imitation of Alcaeus», donde Jones dice de 
«la Ley Emperatriz Soberana»:

«Smit by her sacred frown
The Fiend Discretion like a vapour sinks.»

20  Herodoto, Histories, III, 80; véase también III, 142, y V, 37.
21  Busolt, ya citado, p. 417, y Ehrenberg, op. cit., p. 299.



478	 Friedrich A. Hayek

dos ideales, aunque relacionados, no eran lo mismo. Tucídides 
habló sin ninguna duda sobre la «isonomía oligárquica»22, y Platón 
incluso usó el término isonomía más bien en deliberado contraste 
con democracia que para justificarla23. Al final del siglo iv antes de 
Cristo se hizo necesario subrayar que «en la democracia las leyes 
deben imperar»24.

Frente a tales antecedentes, ciertos famosos pasajes de Aristóte-
les aparecen como vindicación del ideal tradicional, aunque ya no 
use el término isonomía. En su Política subraya que «es más propio 
que la ley gobierne que el que lo haga cualquier ciudadano»; que las 
personas que disfrutan del supremo poder «deben ser nombradas 
sólo como guardianes y sirvientes de la ley», y que «quien sitúa el 
supremo poder en la mente lo hace en Dios y en las leyes»25. Aristó-
teles condena la clase de gobierno en que «el pueblo impera y no la 
ley», así como aquel en que «todo viene determinado por el voto de 
la mayoría y no por la ley». Para Aristóteles, tal gobierno no es el 
estado libre, «pues cuando el gobierno está fuera de las leyes no 
existe estado libre, ya que la ley debe ser suprema con respecto a 
todas las cosas». Un gobierno que «centra todo su poder en los votos 
del pueblo no puede, hablando con propiedad, llamarse democra-
cia, pues sus decretos no pueden ser generales en cuanto a su exten-
sión»26. Si a lo anterior añadimos el siguiente pasaje de la Retórica, 
tendremos ciertamente una declaración bastante completa sobre el 
ideal del gobierno de la ley27: «Es de la máxima importancia que 

22  Tucídides, op. cit., III, 62, 3-4, y contrástese este uso del término en un sentido 
legítimo con la referencia al que describe como uso especioso, ibid., III, 82, 8; véase 
también Isócrates, Aeropagiticus, VII, 20, y Panathenaicus, XII, 178.

23  Platón, República, VIII, 557 bc, 599 d, 561 e.
24  Hyperides, In Defence of Euxenippus, XXI, 5 (Minor Attic Orators, ed. J.O. Burtt, 

«Loeb Classical Library», II, p. 468): Hópos én demokratía kyrioi hoi nómoi ésontai. La pri-
macía de la ley (nomós basileus) aparece ya con mucha anterioridad.

25  Aristóteles, Política, 1287 a. La traducción utilizada es la de W. Ellis, en la edi-
ción Everyman con preferencia a la más familiar de B. Jowett.

26  Op. cit., 1292 a.
27  La ley citada por Demóstenes en uno de sus discursos (Contra Aristócrates, 

XXIII, 86; véase también XXIV, 59) demuestra lo fundamentales que eran estas concep-
ciones para los atenienses. El ateniense que la introdujo opinaba que, como cada ciu-
dadano tiene una participación en los derechos civiles, así todos debían tener una 
participación igual en las leyes y, por lo tanto, propuso «que no fuese legítimo promul-
gar una ley que afectase a ningún individuo, a menos que la misma se aplicase a todos 



LA EVOLUCIÓN DEL ESTADO DE DERECHO﻿	 479

leyes bien inspiradas definan todos los puntos que puedan, 
dejando los menos posibles a la resolución de los jueces, pues la 
decisión del legislador no es particular, sino general y previsora, 
mientras que los miembros de la Asamblea y del jurado centran su 
deber en solucionar adecuadamente los casos determinados que se 
les plantean»28.

Es claro que el uso moderno de la expresión «gobierno de las 
leyes y no de los hombres» deriva directamente de la anterior decla-
ración aristotélica. Thomas Hobbes creía que fue «pura y simple-
mente otro error de la Política de Aristóteles el que, en una 
comunidad bien ordenada, no los hombres sino las leyes debieran 
gobernar»29, a lo que James Harrington replicó que «el arte por el 
que una sociedad civil se instituye y preserva sobre la base de dere-
chos e intereses comunes… [consiste en] seguir a Aristóteles y a 
Tito Livio en materia de imperio de las leyes y no de los hombres»30.

los atenienses». Tal proposición llegó a ser ley de Atenas. No sabemos cuándo tuvo 
lugar esto último. Demóstenes se refirió a ello en el 352 antes de Cristo. Sin embargo, 
es interesante comprobar cómo por aquel tiempo la democracia ya constituía el con-
cepto primario del cual deriva la concepción más vieja de la igualdad ante la ley. Aun-
que Demóstenes ya no utiliza el término «isonomía», su relato del incidente es algo 
más que una paráfrasis de ese viejo ideal. Sobre la ley en cuestión, véase J.H. Lipsius, 
Attisches Recht und Rechtsverfahren, Leipzig 1905, I, p. 388, y E. Weiss, Griechisches Priva-
trecht, Leipzig 1920, I, p.  96, nota 186 a; véase también H.M. Jones, «The Athenian 
Democracy and its Critics», Cambridge Historical Journal, vol. IX, 1953, reimpreso en 
Athenian Democracy, Oxford 1957, p. 52: «En ningún tiempo fue legal (en Atenas) alterar 
una ley por el simple decreto de la Asamblea. El promotor de tal decreto podía caer 
bajo el peso de la famosa acusación de conducta ilegal y, llevado ante los tribunales, se 
exponía a las más fuertes penas.»

28  Aristóteles, Retórica, 1354 ab, traducción de W. Rhys, en The Work of Aristotle, ed. 
W.D. Ross, IX, Oxford 1924. No cito en el texto el pasaje de la Política, 1317 b, donde 
Aristóteles menciona como condición de la libertad «que a ningún magistrado se le 
permitan poderes discrecionales, salvo en determinados casos que carezcan de rele-
vancia para los negocios públicos», porque ello tiene lugar en un contexto donde no 
expresa su propia opinión, sino que se limita a citar los puntos de vista de otros. Una 
importante declaración de sus puntos de vista sobre la discreción judicial se halla en 
Ética a Nicómaco, V, 1137 b, donde arguye que el juez debiera llenar el vacío de la ley 
«legislando como lo haría el propio legislador si estuviese presente y como hubiese 
dispuesto mediante ley si hubiera previsto que se presentaría el caso». De esta forma 
se anticipa a una famosa cláusula del Código Civil suizo.

29  T. Hobbes, Leviathan, IV, 46, ed. M. Oakeshott, Oxford 1946, p. 448.
30  J. Harrington, Oceana, 1656. La frase aparece poco más tarde en un pasaje en The 

Leveller, de 1659, mencionado por J.W. Gough, op. cit., p. 137.



480	 Friedrich A. Hayek

3.	 Origen de los ideales en la República romana

A lo largo del siglo xvii la influencia de los escritores latinos reem-
plazó en gran medida la directa influencia de los griegos, por lo 
que es inexcusable examinar brevemente la tradición derivada de 
la República romana. Las famosas leyes de las XII Tablas, inspira-
das en una consciente imitación de las leyes de Solón, constituyen 
el fundamento de su concepción de la libertad. La primera de aqué-
llas estipula que «ningún privilegio o status será establecido en 
favor de personas privadas, en detrimento de otras, contrario a la 
ley común de todos los ciudadanos, que todos los individuos, sin 
distinción de rango, tienen derecho a invocar»31 Tal fue la concep-
ción fundamental bajo cuyos auspicios se formó gradualmente el 
primer sistema totalmente desarrollado de derecho privado, 
mediante un proceso muy similar al que dio origen a la common 
law32, sistema muy diferente en espíritu al del último Código de 
Justiniano, que determinó el pensamiento legal del continente.

El principio inspirador de las leyes de la Roma libre nos ha sido 
transmitido principalmente por las obras de historiadores y orado-
res de aquel periodo, quienes una vez más llegaron a ejercer 
influencia durante el Renacimiento latino del siglo xvii. Tito Livio 
—cuyo traductor hizo que la gente se familiarizase con el término 
«isonomía», término que el mismo Tito Livio no usó y que propor-
cionó a Harrington la distinción entre gobierno de las leyes y 
gobierno de los hombres—33, Tácito y, sobre todo, Cicerón llegaron 

31  Véase The Civil Law, ed. S.P. Scott, Cincinnati 1932, p. 73. Para la totalidad de la 
materia, véanse además las obras de T. Mommsen, C. Wirszubski, Libertas as a Political 
Idea at Rome, Cambridge University Press, 1950, y U. von Lutbow, Blüte und Verfall der 
römischen Freiheit, Berlín 1953, que han llegado a mi conocimiento poco después de 
haber sido redactado el texto.

32  Véase W.W. Buckland y A.D. McNair, Roman Law and Common Law, Cambridge 
University Press, 1936.

33  Tito Livio, Ab urbe condita, II, 1.1: «Imperia legum potentiora quam hominum.» 
La frase latina es citada inexactamente por Algernon Sidney (Works, Londres 1772, 
p. 10) y John Adams (Works, Boston 1851, IV, p. 403). En la traducción holandesa de 1600 
citada en la nota 14, anteriormente, esta palabra se traduce (p. 44) en el sentido de que 
«la autoridad e imperio de la ley es más fuerte y poderosa que las de los hombres». Se 
trata del más remoto caso que conozco de utilización de la expresión «imperio de la 
ley» en el sentido de «gobierno de la ley» o «dominio de la ley».



LA EVOLUCIÓN DEL ESTADO DE DERECHO﻿	 481

a ser los principales autores a través de los cuales se difundió la 
tradición clásica. Para el moderno liberalismo34, Cicerón se convir-
tió en la principal autoridad y a él debemos muchas de las formu-
laciones más efectivas de la libertad bajo la ley. A él pertenece el 
concepto de las reglas generales, de las leges legum que gobiernan la 
legislación35; el de la obediencia a las leyes si queremos ser libres36 
y el de que el juez haya de ser tan sólo la boca a través de la cual 
habla la ley37. En ningún otro autor se ve más claramente que, 
durante el periodo clásico del Derecho romano, se comprendió sin 
lugar a dudas la inexistencia de conflictos entre la ley y la libertad 
y la dependencia de esta última de ciertos atributos de la primera; 
de la generalidad y certeza de la ley. Cicerón, paladinamente, 
opone restricciones al poder discrecional de la autoridad.

Este periodo clásico fue también un periodo de completa libertad 
económica al que Roma debió en gran medida su prosperidad y 

34  Véase W. Ruegg, Cicero und der Humanismus, Zurich 1946, y la introducción de 
G.H. Sabine y S.B. Smith a Marco Tulio Cicerón, On the Commonwealth, Columbus, 
Ohio, 1929. En relación con la influencia de Cicerón sobre David Hume, ver especial-
mente «My Own Life», Essays, I, 2.

35  Marco Tulio Cicerón, De legibus, II, 7, 18. Estas «leyes superiores» fueron 
reconocidas en Roma inscribiendo una previsión declarativa de que no intentaban 
revocar lo que era ius o sacrosanto. Véase E.S. Corwin, op. cit., pp. 12-18, y literatura allí 
citada.

36  Marco Tulio Cicerón, Pro Cluentio, 53: «Omnes legum servi sumus ut liberi esse 
possimus.» Véase Montesquieu, Spirit of the Laws, XXVI, 20, vol. II, p. 76: «La libertad 
consiste principalmente en no verse forzado a hacer lo que las leyes no obligan a hacer. 
Los hombres solamente disfrutan de tal estado cuando se hallan gobernados por leyes 
civiles. Son libres porque viven bajo dichas leyes civiles.» Voltaire, Pensées sur le gou-
vernement, Oeuvres Complètes, ed. Garnier, XXIII, p. 526: «La liberté consiste à ne depen-
dre que des lois.» J.J. Rousseau, Lettres Écrites de la Montagne, VIII, en The Political 
Writings of J.J. Rousseau, ed. C.E. Vaughan, Cambridge, 1915, II, p. 235: «No hay libertad 
sin ley y nadie está por encima de la ley. Incluso en el estado de naturaleza el hombre 
es libre únicamente debido al derecho natural, del que disfrutan todos y cada uno.»

37  Marco Tulio Cicerón, De legibus, III, 122: «Magistratum legem esse loquentem.» 
Véase Sir Edward Coke, en Calvin’s Case (citado en la nota 18 del capítulo IV), «Judex 
est lex loquens», y la máxima legal del siglo xviii: «Rex nihil alius est quam lex agens.» 
Asimismo, Montesquieu, en Spirit of the Laws, XI, 6, vol. I, p. 159, escribe: «Los jueces 
nacionales no son más que la voz que pronuncia la ley, meros seres pasivos, incapaces 
de moderar la fuerza y rigor de ésta.» La frase fue repetida en los Estados Unidos por 
el presidente del Tribunal Supremo John Marshall (Osborn versus the Bank, 9, Wheat, 
738, 866), cuando habló de los jueces como personas «que hablan por boca de la ley» e 
«incapaces de imponer su voluntad para nada».



482	 Friedrich A. Hayek

fuerza38. Durante el siglo ii después de Cristo, sin embargo, el socia-
lismo de Estado avanzó rápidamente39, y, con su desarrollo, la liber-
tad que había creado la igualdad ante la ley fue progresivamente 
destruida al propio tiempo que se iniciaban las exigencias de otra 
clase de igualdad. Durante el Bajo Imperio los estrictos preceptos 
legales fueron debilitándose y cediendo ante una nueva política 
social en que el Estado incrementó su intervención en la vida mer-
cantil. Las consecuencias de esta evolución, que había de culminar 
bajo la égida de Constantino, condujo, en palabras de un distinguido 
estudioso del Derecho romano, a que «el imperio absoluto procla-
mara, juntamente con el principio de equidad, la autoridad de la 
voluntad imperial libre de las barreras de la ley. Justiniano, con sus 
doctos profesores, llevó tal proceso a la cima de sus conclusiones»40. 
A partir de este momento, quedó relegada al olvido durante mil 
años la idea de que la legislación debe servir para proteger la liber-
tad del individuo. Más tarde, cuando el arte de legislar fue redescu-
bierto, el Código de Justiniano, con sus ideas de un príncipe que está 
por encima de las leyes41, sirvió de modelo en el continente.

4.	 Lucha de los ideales ingleses contra los privilegios

En Inglaterra, sin embargo, la amplia influencia que ejercieron los 
autores clásicos durante el reinado de Isabel ayudó a preparar el 

38  Véase M. Rostovtzeff, Gessellschaft und Wirtschaft im römischen Kaiserreich, Lei-
pzig 1931, I, pp. 49 y 140.

39  Véase F. Oertel, «The Economic Life of the Empire», en Cambridge Ancient His-
tory, XII, Cambridge 1939, especialmente pp. 270ss, y el apéndice con el que contribuye 
el mismo autor a R. Poehlmann, Geschichte der sozialen Frage und des Sozialismus in der 
Antiken Welt, 3.ª ed., Munich 1925; también U. von Lütbow, op. cit., pp.  87-109; M. 
Rostovtzeff, «The Decay of the Ancien World and its Economics Interpretation», Econo-
mic History Review, II, 1930; Tenney Frank, Economic Survey of the Roman Empire, Johns 
Hopkins Press, 1940, epílogo; H.J. Haskell, The New Deal in Old Rome, Nueva York 1939, 
y L. Einaudi, «Greatness and Decline of Planned Economy in the Hellenistic World», 
Kyklos, II, 1948.

40  F. Pringsheim, «Jus aequum und jus strictum», Zeitschrift der Savigny Stiftung für 
Rechtsgeschichte, Romantische Abteilung, XLII, 1921, p.  668; véase también, del mismo 
autor, Höhe und Ende der Jurisprudenz, Friburgo 1933.

41  Véase A. Esmein, «La maxime princeps legibus solutus est dans l’ancient droit 
public français», Essays in Legal History, ed. P. Vinogradoff, Oxford 1913.



LA EVOLUCIÓN DEL ESTADO DE DERECHO﻿	 483

camino para un proceso distinto. A poco de la muerte de la reina 
comenzó la gran lucha entre el Rey y el Parlamento, de la que 
derivó la libertad del individuo. Es significativo que las disputas, 
muy similares a aquellas con las que nos enfrentamos hoy en día, 
comenzaran muy principalmente en materia de política econó-
mica. Al historiador del siglo xix las medidas de Jacobo I y Carlos I, 
provocadoras del conflicto, pudieron parecerle cuestiones anticua-
das sin ningún interés. Para nosotros los problemas suscitados por 
los intentos reales de crear monopolios industriales tienen un mar-
chamo familiar. Carlos I incluso intentó nacionalizar la industria 
del carbón, sólo desistió cuando se le informó de que dicha 
nacionalización podía ser origen de una rebelión42.

Desde que un tribunal sentenció, en el famoso Pleito de los 
Monopolios43, que la concesión del privilegio exclusivo para la 
producción de un artículo iba «contra el derecho común y la liber-
tad del ciudadano», la exigencia de leyes iguales para todos se con-
virtió en el arma principal del Parlamento frente a los deseos 
reales. Los ingleses aprendieron entonces, mejor de lo que lo han 
hecho hoy, que el control de la producción significa siempre la 
creación de privilegios; que entraña la concesión a Pedro del per-
miso negado a Juan.

Existió, no obstante, otra clase de regulación económica, que oca-
sionó la primera gran declaración del principio básico: el Memorial 
de Agravios de 1610 provocado por las nuevas reglamentaciones 
sobre edificación en Londres y la prohibición de fabricar almidón de 
trigo. La célebre réplica de la Cámara de los Comunes declaraba que 
entre todos los tradicionales derechos de los ciudadanos británicos 

42  Véase J.U. Nef, Industry and Government in France and England, 1540-1640, Fila-
delfia 1940, p. 114. Un interesante relato de cómo más tarde «la libertad de prensa llegó 
incidentalmente a Inglaterra, con motivo de la eliminación de un monopolio comer-
cial», se encuentra en M. Cranston, John Locke, Londres 1856, p. 387.

43  Darcy versus Allein, fallado en 1603. El principio parece haber sido establecido 
cuatro años antes en Davenant versus Hurdis, cuando se dijo que «tal clase de prescrip-
ción, que conduce a la exclusiva de comercio o tráfico en beneficio de una persona o 
una compañía y excluye a todas las restantes, es contraria a la ley». Véase W.L. Letwin, 
«The English Common Law Concerning Monopolies», University of Chicago Law Review, 
XXXI, 1954, y los dos artículos de D.O. Wagner, «Coke and the Rise of Economic Libe-
ralism», Economic History Review, VI, 1935-36, y «The Common Law and Free Enter-
prise: An Early Case of Monopoly», ibid., VII, 1936-37.



484	 Friedrich A. Hayek

«no existe otro más querido y preciado que el de guiarse y gober-
narse por ciertas normas legales que otorgan a la cabeza y a los 
miembros lo que en derecho les pertenece, sin quedar abandona-
dos a la incertidumbre y a la arbitrariedad como sistema de go
bierno… De esta raíz ha crecido el indudable derecho del pueblo 
de este reino a no hallarse sujeto a ningún castigo que afecte a sus 
vidas, tierras, cuerpos o bienes, distinto de los contenidos en el 
derecho común de este país o en los estatutos elaborados con el 
consenso del Parlamento»44.

Sin embargo, en la discusión a que dio lugar el Estatuto de los 
Monopolios de 1624, Sir Edward Coke, el gran fundador de los 
principios whigs, desarrolló finalmente su interpretación de la 
Carta Magna, segunda parte de sus Instituciones de las Leyes de 
Inglaterra (Institutes of the Laws of England), que muy pronto serían 
impresas por orden de la Cámara de los Comunes, refiriéndose al 
pleito de los monopolios, no sólo arguyó que «si se concede a un 
hombre el derecho de fabricar naipes en exclusiva o de llevar a 
cabo cualquier otro comercio, tal concesión es contraria a la liber-
tad del ciudadano que antes hizo tal mercancía o pudo haber utili-
zado tal derecho de comercio… y, en consecuencia, contraria a la 
Gran Carta»45, sino que incluso fue más allá de la oposición a la 
prerrogativa real advirtiendo al Parlamento «que dejase que todas 
las causas fueran medidas por la vara dorada y absoluta de las 
leyes y no por la incierta y torcida cuerda de lo discrecional»46.

De la intensa y continuada controversia acerca de estos temas 
durante la guerra civil emergieron gradualmente todos los ideales 
que desde entonces han presidido la evolución política inglesa. 
Aquí no podemos intentar analizar su evolución en las controver-
sias y folletos de la época, cuya ingente riqueza de ideario ha 
comenzado a descubrirse en tiempos recientes con la reimpresión 
de textos47. Podemos enumerar tan sólo las principales ideas que 

44  Gran Bretaña, «Public Record Office», Calendar of State Papers, Domestic Series, 7 
de julio de 1610.

45  Edward Coke, The Second Part of the Institutes of the Laws of England, 1642, edición 
de Londres, 1809, p. 47.

46  Ibid, p. 51. Compárese también la Fourth Part, p. 41.
47  Véase The Clarke Papers, ed. C.H. Firth, Camden Society, 1891-1901; G.P. Gooh, 

English Democratic Ideas in the Seventeenth Century, Cambridge University Press, 1893; 



LA EVOLUCIÓN DEL ESTADO DE DERECHO﻿	 485

aparecieron con mayor frecuencia, hasta que en tiempos de la 
Restauración llegaron a formar parte de una tradición establecida, 
integrándose, tras la Gloriosa Revolución de 1688, en el cuerpo 
doctrinal del partido victorioso.

El gran acontecimiento que para las últimas generaciones cons-
tituyó el símbolo de las permanentes conquistas de la guerra civil 
fue la abolición, en 1648, de los tribunales privilegiados, y especial-
mente de la Cámara de la Estrella, tribunal secreto y arbitrario que 
había llegado a ser, según palabras de F.W. Maitland, a menudo 
citadas, «un tribunal de jueces que administra la ley»48. Casi al 
mismo tiempo se hizo el primer esfuerzo para asegurar la inde-
pendencia de los jueces49. En las controversias de los veinte años 
siguientes, el motivo central lo constituyó la forma de imposibilitar 
la acción arbitraria del gobierno. Aunque los dos significados de 
«arbitrariedad» fueron durante mucho tiempo confusos, cuando el 
Parlamento comenzó a actuar tan arbitrariamente como el rey50, 
llegó a reconocerse que la arbitrariedad de una acción no dependía 
de la fuente de la autoridad, sino de que estuviese conforme con 
principios generales de derecho preexistentes. Los puntos más fre-
cuentemente subrayados fueron que no puede existir castigo sin 
una ley previa que lo establezca51, que las leyes carecen de efectos 
retroactivos52 y que la discreción de los magistrados debe venir 
estrictamente circunscrita por la ley53. En todo caso, la idea rectora 

T.C. Pease, The Leveller Movement, Washington 1916; Tracts on Liberty in the Puritan Revo-
lution 1638-1647, ed. W. Haller, Columbia University Press, 1934; A.S.P. Woodhouse, 
Puritanism and Liberty, Londres 1938; The Leveller Tracts, ed. de W. Haller y G. Davies, 
Nueva York 1944; W. Haller, Liberty and Reformation in the Puritan Revolution, Columbia 
University Press, 1955; P. Zagorin, A History of Political Thought in the English Revolution, 
Londres 1954.

48  F.W. Maitland, The Constitutional History of England, Cambridge University 
Press, 1909, p. 263.

49  Véase C.H. McIlwain, «The Tenure of English Judges», en Constitutionalism and 
the Changing World, Cambridge University Press, 1939, p. 300.

50  Véase J.W. Gough, Fundamental Law in English Constitucional History, Oxford 
1944, pp. 76ss y 159.

51  Este es uno de los principales tópicos que consigna el acta de los Debates sobre 
el Ejército; véase A.S.P. Woodhouse, Puritanism and Liberty, pp. 336, 345, 352 y 472.

52  Sentencia, al parecer, de Edward Coke, Second Part of the Institutes, 292: «Nova 
constitutio futuris formam imponere debet, non praeteritis.»

53  Véase Woodhouse op. cit., pp. 154ss y 353ss.



486	 Friedrich A. Hayek

fue que la ley debía reinar, o, como expresaba uno de los folletos 
polémicos del periodo, lex rex54.

Gradualmente surgieron dos concepciones cruciales sobre la 
manera de salvaguardar los ideales básicos: la idea de una consti-
tución escrita55 y el principio de la separación de poderes56. Cuando 
en enero de 1660, poco antes de la Restauración, en la «Declaración 
del Parlamento reunido en Westminster» (Declaration of Parliament 
Assembled at Westminster) se hizo un último intento de formular 
mediante documento formal los principios esenciales de la Consti-
tución, se incluyó este impresionante pasaje: «No hay nada más 
esencial para la libertad de un Estado que la gobernación del pue-
blo por leyes y que la justicia sea administrada solamente por 
aquellos a quienes se les puede exigir cuentas por su proceder. 

54  Samuel Rutherford, Lex Rex: The Law the Prince, etc., Londres 1644. En Wood-
house, op. cit., pp. 199-212, aparecen extractos. La frase del título se remonta hasta el 
nómos basileùs de la antigua Grecia. El principio de la ley contra la arbitrariedad no 
solamente se utilizó por los Roundheads (los famosos cabezas redondas puritanos); fre-
cuentemente aparece asimismo en la argumentación realista, y Carlos I, en su Discurso 
desde el cadalso, pudo afirmar que «su libertad y su independencia consisten en haber 
recibido del Estado leyes que les permitan conservar la vida y la mayor parte de sus 
bienes; sin autorización, empero, para participar en el gobierno de la nación.»

55  Véase S.R. Gardiner, The Constitutional Documents on the Puritan Revolution 
1625-1660, 3.ª ed., Oxford 1906. El mejor resumen se encuentra en F.D. Wormuth, The 
Origins of Modern Constitutionalism, Nueva York 1949. Véase también W. Rothschild, 
Der Gedenke der geschriebenen Verfassung in der englischen Revolution, Tubinga 1906; 
M.A. Judson, The Crisis of the Constitution, Rutgers University Press, 1949, y el trabajo 
de J.W. Gough citado en la nota 50 precedente. Véase Oliver Cromwell, Letters and 
Speeches, ed. T. Carlyle, 2.ª ed., Londres 1846, III, p. 67: «En todos los gobiernos debe 
existir algo fundamental. Algo semejante a la Carta Magna, que debe permanecer 
firme e inalterable.»

56  La idea de la separación de poderes parece surgir por vez primera en 1645, en 
un folleto de John Lilburne (véase T.C. Pease, op. cit., p. 114), pero pronto se alega con 
frecuencia, como es el caso de John Milton, Eikonoklastes, 1649 (Prose Works, ed. Bohn, 
I, p. 363): «En todos los pueblos inteligentes, el poder legislativo y la ejecución judicial 
de ese poder han sido muy usualmente diferenciados y se hallan encomendados a dis-
tintas manos. Sin embargo, el primero es supremo, y el otro, subordinado.» Y en John 
Sader, Rights of the Kingdom, 1649, citado por Wormuth, op. cit., p. 61: «Cabe discutir 
mucho si los poderes legislativo, judicial y ejecutivo deben ocuparse de distintas mate-
rias con arreglo a la ley natural.» La idea fue totalmente elaborada por G. Lawson, An 
Examination of the Political Part of Mr Hobbes, His Leviathan, Londres 1647 (véase A.H. 
MacLean, «George Lawson and John Locke», Cambridge Historical Journal, IX, 1947). 
Referencias adicionales se encuentran en Wormuth, op. cit., pp. 59-72, y para los últi-
mos procesos del desarrollo, pp. 191-206.



LA EVOLUCIÓN DEL ESTADO DE DERECHO﻿	 487

Formalmente se declara que de ahora en adelante todas las actua-
ciones referentes a la vida, libertades y bienes de cuantos integran 
el pueblo libre de esta comunidad deben ser acordes con las leyes 
de la nación, y que el Parlamento no se entrometerá en la adminis-
tración ordinaria o parte ejecutiva de la ley, siendo misión princi-
pal del actual Parlamento, como lo ha sido de todos los anteriores, 
proveer a la libertad del pueblo contra la arbitrariedad del gobier-
no»57. Si, conforme a tal declaración, el principio de separación de 
poderes quizá no era totalmente «aceptado por el derecho consti
tucional»58, al menos quedó como parte de las doctrinas políticas 
imperantes.

5.	 Codificación de la doctrina «whig»

Todas estas ideas vinieron a ejercer una decisiva influencia durante 
la siguiente centuria no sólo en Inglaterra, sino en América y en el 
continente, en la forma sumaria en que se expusieron después de 
la expulsión final de los Estuardo, en 1688. Aunque en su tiempo 
quizá otras obras produjeran la misma o quizá aún mayor influen-
cia59, el Second Treatise on Civil Government, de John Locke, destacó 
tanto sus duraderos efectos, que recaba nuestra atención.

57  Wormuth, op. cit., p. 71.
58  Wormuth, op. cit., p. 72.
59  Los dos autores que principalmente debiera considerar una relación más com-

pleta son Algernon Sidney o Gilbert Burnet. Entre los puntos que toca Sidney en Dis-
courses Concerning Government (publicado por primera vez en 1768), esenciales para 
nuestro problema, está la insistente tesis de que «la libertad consiste tan sólo en la 
independencia con respecto a la voluntad de otro», y la relación de dicho estado con la 
máxima «potentiora erant legum quam hominum imperia» (cap. I, sec. V, Works, Lon-
dres 1772, p. 19). Subraya Sidney que «las leyes que tienden al bien público no hacen 
distinción entre ciudadanos» (cap. II, sec. XVII, ibid., p. 150), y que «las leyes se promul-
gan para que las naciones no sean gobernadas arbitrariamente» (cap. III, sec. XIV, ibid., 
p. 338). Entre los numerosos escritos de Gilbert Burnet, véase particularmente el que 
publicó como anónimo en Enquiry into the Measures of Submission to the Supreme Autho-
rity, etc., 1688 (citado de la reimpresión aparecida en Harleian Miscellany, Londres 1808), 
I, especialmente la p. 442: «La argumentación en favor de la libertad siempre se justi-
fica por sí misma, a menos que aparezca que se renuncia a dicha libertad o que se 
limite por acuerdo especial… En el gobierno de la sociedad civil hay que distinguir 
claramente entre el poder de hacer leyes para regular la conducta de dicha sociedad y 



488	 Friedrich A. Hayek

La obra de Locke ha llegado a ser conocida principalmente 
como amplia justificación filosófica de la Revolución Gloriosa60, y 
su contribución original consiste principalmente en sus exhausti-
vas especulaciones acerca del basamento filosófico del gobierno. 
Pueden diferir las opiniones en lo que respecta al valor de la citada 
obra; sin embargo, el aspecto importante, al menos en su época, 
que nos interesa principalmente aquí es la codificación de la doc-
trina política victoriosa, la recopilación de los principios prácticos 
que, según se acordó, a partir de ese momento debían controlar los 
poderes del gobierno61.

el poder de ejecutarlas. Debemos suponer que quienes tienen reservado el poder legis-
lativo posean la suprema autoridad, y no los detentadores del poder ejecutivo, que 
cuando está separado del legislativo entraña un mero fideicomiso.» P. 447: «Las medi-
das del poder, y por consecuencia las de obediencia, deben deducirse de las leyes 
expresas del Estado o cuerpo de hombres, de los juramentos que hacen o de la pres-
cripción inmemorial y la larga posesión que conceden títulos y con el largo transcurso 
del tiempo truecan lo malo en bueno, pues la prescripción, cuando sobrepasa la 
memoria de los hombres y no está disputada por ningún otro pretendiente, concede, 
en virtud del común consentimiento de todos los humanos, bueno y justo título. Por lo 
tanto, el grado de la autoridad civil tiene que proceder de leyes expresas, costumbres 
y juramentos especiales que los súbditos hacen a sus príncipes, debiendo establecerse 
como principio que en todas las disputas entre el poder y la libertad, el poder debe 
probarse siempre, mientras que la libertad se prueba por sí misma, pues el uno está 
fundado en la ley positiva, y la otra, en la ley natural.» P. 446: «El objetivo principal de 
toda nuestra legislación y de las varias reglas de nuestra constitución es asegurar y 
mantener la libertad.» A este folleto se refería principalmente un contemporáneo con-
tinental, descubridor de la libertad inglesa, G. Miege (véase nota 2 de este capítulo), 
cuando arguyó que «ningún ciudadano en el mundo disfrutó de tantas libertades fun-
damentales y transmisibles como el pueblo de Inglaterra» y que «su estado fue, por 
tanto, el más feliz, preferible al de todos los súbditos europeos» (op. cit., pp. 512-13).

60  Esto todavía puede afirmarse, aunque ahora parece que el Treatise fue bosque-
jado antes de la Revolución de 1688.

61  Véase J.W. Gough, John Locke’s Political Philosophy, Oxford 1950. Todavía merece 
estudiarse hasta qué grado Locke, en los puntos que aquí se discuten, se limitó a resu-
mir opiniones expuestas con detalle por juristas del periodo. Especialmente importante 
a este respecto es sir Matthew Hale, quien alrededor de 1673, en un manuscrito de 
réplica a Hobbes que probablemente Locke conoció (véase la carta de Aubrey a Locke, 
citada en M. Cranston, J. Locke, Londres 1956, p. 152), había argumentado que «para evi-
tar esa gran falta de certeza en la aplicación de la razón por particulares a casos determi-
nados, y también con el fin de que los hombres puedan entender la regla y medida bajo 
la cual han de vivir y poseer, y para que no estén bajo la desconocida arbitrariedad de 
determinadas personas, lo mejor del mundo, en todas las edades, se ha puesto de 
acuerdo sobre ciertas leyes, reglas y métodos de administración de justicia, tan exigen-
tes y ciertos como pueda imaginarse» (p. 503 de la obra antes citada, cap. IV, nota 18).



LA EVOLUCIÓN DEL ESTADO DE DERECHO﻿	 489

Aunque en su discusión filosófica la preocupación de Locke se 
centró en la fuente que hace legítimo el poder y en los objetivos del 
gobierno en general, el problema práctico con que se enfrenta con-
siste en la manera de impedir que el poder, sea quien fuere el que lo 
ejerza, llegue a convertirse en arbitrario. «La libertad de los goberna-
dos radica en la posesión de una norma permanente que el poder 
legislativo proclame para ser acatada por las gentes y sea común a 
todos y cada uno de los miembros de dicha sociedad; radica en una 
libertad para seguir mi propia voluntad en todo, siempre que la 
norma no lo prohíba, radica en no estar sujeto a la inconstante, des-
conocida y arbitraria voluntad de otro ser humano»62. Las razones 
se dirigían principalmente contra «el irregular e incierto ejercicio 
del poder»63. El punto importante se cifraba en el supuesto de que 
«quienquiera que asuma el poder legislativo o supremo en cualquier 
comunidad se halla obligado a gobernar mediante leyes permanen-
tes, estables, promulgadas y conocidas por el pueblo, y no a través de 
decretos extemporáneos; mediante jueces imparciales e integérri-
mos que han de decidir las controversias dentro del marco de dichas 
leyes. Asimismo las fuerzas coactivas de que dispone la comunidad, 
dentro de sus fronteras, tan sólo se utilizarán para asegurar el recto 
cumplimiento de tales leyes»64. La propia asamblea legislativa no es 
«absoluta y arbitraria»65, «no puede asumir el poder de dictar nor-
mas mediante decretos arbitrarios y extemporáneos, sino que está 
obligada a dispensar justicia y a decidir los derechos de los súbditos 
en virtud de leyes promulgadas y permanentes y jueces autorizados 
y conocidos»66. «El supremo ejecutor de la ley… no tiene otra volun-
tad ni otro poder que el propio que de la ley deriva»67. Locke se 
opone a reconocer cualquier poder soberano, y el Tratado ha sido 
considerado como un ataque a la idea misma de soberanía68. La 

62  J. Locke, The Second Treatise of Civil Government, ed. J.W. Gough, Oxford 1946, 22, 
p. 13.

63  Ibid., epígrafe 127, p. 63.
64  Ibid., epígrafe II 1, p. 64.
65  Ibid., epígrafe 137, p. 69.
66  Ibid., epígrafe 136, p. 68.
67  Ibid., epígrafe 151. p. 75.
68  Véase H.N. Figgis, The Divine Rights of Kings, 2.ª ed., Cambridge 1914, p. 212; W.S. 

Holdsworth, Some Lessons from Our Legal History, Nueva York 1928, p.  134, y C.E. 



490	 Friedrich A. Hayek

principal salvaguarda práctica de Locke contra el abuso de autori-
dad es la separación de poderes, que expone algo menos claramente 
y en una forma menos familiar que la utilizada por algunos de sus 
predecesores69. Su principal preocupación estriba en la forma de 
limitar la discrecionalidad «del que tiene el poder ejecutivo»70, pero 
no ofrece especial salvaguarda para ello. Su objetivo final, que pene-
tra todo lo que en la actualidad se denomina limitación del poder, la 
razón por la que los hombres «eligen y autorizan una legislatura, es 
que tiene que haber leyes y reglas que sirvan de guarda y frontera 
de las pertenencias de todos los miembros de la sociedad, a fin de 
limitar el poder y moderar el dominio de cada parte y miembro de 
dicha sociedad»71.

6.	 Progresos del siglo xviii

Existe un largo camino entre la aceptación de un ideal por la opi-
nión pública y su completa realización en el ámbito de la política, 
y es probable que el ideal del imperio de la ley todavía no había 
sido completamente llevado a la práctica cuando el sistema fue 
derogado, doscientos años más tarde. De cualquier forma, el prin-
cipal periodo de consolidación durante el cual se introdujo de un 
modo progresivo en la práctica diaria fue durante la primera mitad 
del siglo xviii72. Desde la confirmación final de la independencia de 
los jueces, en el Acta de Establecimiento de 170173, hasta que en 

Vaughan, Studies in the History of Political Philosophy before and after Rousseau, Manches-
ter University Press, 1939, I, p. 134.

69  John Locke, ibid, cap. Xlll. Compárese con la nota 56.
70  Ibid., epígrafe 159, p. 80.
71  Ibid., epígrafe 22, p. 107.
72  Véase G.M. Trevelyan, English Social History, Londres 1944, pp. 245 y 350ss, especial-

mente p. 351: «La tarea específica de la primera época hannoveriana fue el establecimiento 
del imperio de la ley, una ley que con todas sus faltas era, por lo menos, ley de libertad. 
Sobre tan sólida cimentación se edificaron todas nuestras reformas subsiguientes.»

73  Sobre la significación de este suceso véase especialmente W.S. Holdsworth, A 
History of English Law, X, Londres 1938, especialmente p. 647: «Como consecuencia de 
la independencia judicial, la doctrina del imperio, gobierno o supremacía de la ley se 
estableció en su forma moderna y se convirtió en la característica más peculiar y cier-
tamente más saludable de la ley constitucional inglesa.»



LA EVOLUCIÓN DEL ESTADO DE DERECHO﻿	 491

1706 el Parlamento examinara por última vez un proyecto de ley 
de proscripción —que condujo no solamente a una nueva declara-
ción final de todas las razones contra tal acción arbitraria del legis-
lador74, sino también a la reafirmación del principio de separación 
de poderes—75, el periodo se caracteriza por un lento pero firme 
desarrollo de la mayoría de los principios por los que los ingleses 
del siglo xvii habían luchado.

Podemos mencionar brevemente algunos acontecimientos sig-
nificativos del periodo, como, por ejemplo, la ocasión en que un 
miembro de la Cámara de los Comunes —en los tiempos en que el 
Dr. Johnson informaba acerca de los debates— volvió a formular la 
doctrina básica de nulla poena sine lege, contra la que incluso hoy en 
día se alega a veces que no forma parte del Derecho inglés76. «Que 
donde no haya ley no existe transgresión, es una máxima no sólo 
establecida por el consentimiento universal, sino evidente e inne-
gable por sí misma. Y no es menos cierto, Señor, que donde no hay 
transgresión no puede haber castigo»77. Otra ocasión se presentó 
cuando Lord Camden, en el caso Wilkes, aclaró que los jueces 
deben ceñirse a las reglas generales y no a los objetivos particula-
res de gobierno, o, en otras palabras, que no se pueden invocar 

74  La influencia revivió en el siglo xix, debido a la dramática relación que del epi-
sodio dio T.B. Macaulay, History of England, cap. XXII, ed. de Everyman, IV, pp. 272-292.

75  Véase también Daniel Defoe, The History of the Kentish Petition, Londres 1701; su 
denominada Legion’s Memorial, del mismo año, y la concluyente afirmación de que «los 
ingleses ya no son esclavos ni del Parlamento ni de los Reyes» (The Works of Daniel 
Defoe, Londres 1943, III, p. 5). Véase sobre esta materia C.H. MacIlwain, Constitutiona-
lism: Ancient and Modern, Cornell University Press, 1947, p. 150.

76  Véase, por ejemplo, Sir Alfred Denning, Freedom under the Law, Londres 1949, 
donde, con respecto a la doctrina continental nullum crimen, nulla poena sine lege, dice: 
«En este país, sin embargo, el derecho común no ha sido limitado de esa manera. No 
se contiene en un Código, sino en el corazón de los jueces, quienes enuncian y desarro-
llan los principios necesarios para tratar en cualquier situación nueva que pueda sur-
gir.» Véase también S. Glaser, «Nullum crimen sine lege», Journal of Comparative 
Legislation and International Law, 1942. En la forma citada, la sentencia latina data úni-
camente del final del siglo xviii (véase más adelante, cap. XIII, nota 22); sin embargo, en 
la Inglaterra del siglo xviii fue corriente la traducción similar: Ubi non est lex ibi non est 
transgressio.

77  The Works of Samuel Johnson, Londres 1787, XII (integrantes del primer volumen de 
Debats in Parliament), p. 22, reproduce el discurso de Mr. Campbell en el debate sobre la 
Ley de los Cereales, en la Cámara de los Comunes, el 26 de noviembre de 1710. Véase E.L. 
McAdams, Dr Johnson and the English Law, Syracuse University Press, 1951 p. 17.



492	 Friedrich A. Hayek

razones políticas ante los tribunales de justicia78. En otros respec-
tos el progreso fue más lento, y probablemente resulte cierto que, 
desde el punto de vista de los humildes, el ideal de igualdad ante 
la ley continuó siendo durante largo tiempo un hecho algo dudoso. 
Pero si el proceso de reformar las leyes de acuerdo con el espíritu 
de los mencionados ideales fue lento, los propios principios no sólo 
dejaron de constituir materia de discusión y opinión partidista, 
sino que incluso llegaron a ser completamente aceptados por los 
tories79. En cierto sentido, sin embargo, la evolución se alejó del 
ideal más bien que se acercó. En particular, el principio de separa-
ción de poderes, aunque considerado a lo largo del siglo como el 
hecho más característico de la constitución británica80, se convirtió 
en una realidad con progresiva menor entidad a medida que se 
desarrollaba el gobierno de gabinete. Y el Parlamento, con sus 
demandas de poder ilimitado, se halló pronto en la vía conducente 
a la liquidación de otro de los principios.

7.	 Hume, Blackstone y Paley

La segunda mitad del siglo xviii produjo las coherentes exposiciones 
de ideales que determinaron grandemente el clima de opinión de los 
siguientes cien años. Como a menudo ocurre, fueron menos los filó-
sofos políticos y jurisperitos, con sus sistemáticas exposiciones, que 

78  Así se cita a veces la opinión de Lord Camden. La única declaración suya que he 
podido encontrar expresando en sustancia el mismo punto de vista aparece en el caso 
Entick versus Carrington, 1765 (Howell’s, State Trials, XIX, p.  1703): «Con respecto al 
argumento de la razón de Estado o a la distinción que se ha querido establecer entre 
delitos contra el Estado y otros, la common law no participa en este tipo de razona-
miento, ni nuestros libros tienen en cuenta tales diferencias.»

79  El paso decisivo de la incorporación a la doctrina tory lo dio probablemente 
H.J.St. Bolingbroke, A Dissertation upon Parties, 1734, con su aceptación de la diferencia 
entre «gobierno por la constitución» y «gobierno por la voluntad» (Carta X, 5.ª ed., Lon-
dres 1739, p. 111).

80  Véase W.S. Holdsworth, A History of English Law, Londres 1938, p. 713: «Si se le 
hubiese preguntado a un jurisconsulto, a un estadista o a un filósofo político del siglo 
xviii cuál era, en su opinión, el rasgo más distintivo de la constitución británica, habría 
respondido a favor de la separación de poderes de los distintos órganos de gobierno.» 
Sin embargo, incluso cuando Montesquieu popularizó el concepto en el continente, tal 
separación, en lo que respecta a Inglaterra, era verdad solamente en grado limitado.



LA EVOLUCIÓN DEL ESTADO DE DERECHO﻿	 493

los historiadores, con sus interpretaciones de los sucesos, quienes 
llevaron tales ideas a la masa. El más influyente entre ellos fue David 
Hume, quien en sus trabajos subrayó constantemente los puntos cru-
ciales81 y de quien justamente se ha dicho que en su opinión el signi-
ficado real de la historia de Inglaterra estribó en la evolución que va 
«del gobierno bajo el signo de la arbitrariedad al gobierno bajo el 
imperio de la ley»82. Por lo menos merece citarse un pasaje caracte-
rístico de su History of England, cuando, refiriéndose a la abolición de 
la Cámara de la Estrella, escribe: «En aquel tiempo no existía en el 
mundo ningún gobierno, ni quizá lo ha habido en ninguna época 
histórica, capaz de subsistir sin que algunos magistrados dispongan 
de cierta arbitraria autoridad; y aunque a primera vista pudiera ser 
razonable, resulta dudoso el que la sociedad lograra jamás un estado 
de perfección que le permitiera mantenerse sin otro control que el 
general de las rígidas máximas de la ley y la equidad. Ahora bien, el 
Parlamento pensó justamente que el rey era un magistrado dema-
siado eminente para que se le confiara un poder discrecional que 
podría fácilmente emplearse en la destrucción de la libertad. Y así se 
ha llegado a la conclusión de que, aunque de los principios de la 
estricta adhesión a la ley se derivan algunos inconvenientes, las ven-
tajas los sobrepasan e inclinan para siempre a los ingleses a mostrar 

81  Como aditamento al pasaje citado más tarde en el texto, véase especialmente 
D. Hume, Essays, I, «On the Origin of Government», p. 117; «Of Civil Liberty», p. 161, 
y especialmente «Of the Rise and Progress of the Arts and Sciences», p. 178, donde 
argumenta: «Es de esperar que todas las leyes generales presenten inconvenientes al 
aplicarse a casos concretos, por lo que se requiere gran penetración y experiencia 
para percibir que esos inconvenientes son menores que los que se deducirían de un 
poder totalmente discrecional de los magistrados y para discernir lo que las leyes 
generales entrañan en conjunto, a la par que originan los menores inconvenientes. Se 
trata de algo que encierra tan gran dificultad, que los hombres lograron progresos 
incluso en el sublime arte de la poesía y la elocuencia, donde la rapidez de genio y la 
imaginación demuestran avances apreciables antes de llegar a ningún gran refina-
miento en sus leyes, cuya mejora únicamente se obtiene mediante la prueba fre-
cuente y la diligente observación.» Véase también Enquiry, vol. II, pp. 179-196, 256 y 
272-278. Dado que a Hume se le presenta a menudo como tory, merece destacarse que 
él mismo declaró: «Mis puntos de vista sobre las cosas se conforman más con los 
principios whig; mis ideas de las personas se conforman más con los prejuicios tory» 
(citado en E.D. Mossner, Life of David Hume, Londres 1954, p. 111); véase también ibid., 
p. 179, donde Hume se califica de «revolucionario whig, aunque no de la clase dog-
mática».

82  F. Meinecke, Die Entstehung des Historismus, Berlín 1936, I, p. 234.



494	 Friedrich A. Hayek

gratitud hacia la memoria de sus antepasados, quienes tras repeti-
das disputas establecieron al fin aquel noble principio»83.

Más tarde, en el mismo siglo, estos ideales se dan a menudo por 
sobreentendidos más bien que explícitamente declarados, y el lec-
tor moderno tiene que inferirlos cuando quiera comprender lo que 
hombres como Adam Smith84 y sus contemporáneos entendían 

83  D. Hume, History of England, V, Londres 1762, p. 280.
84  Para conocer la forma en que Adam Smith aceptó la separación de poderes y su 

justificación como realidad evidente, véase W. o N., lib. V, cap. 1, parte II, vol. II, pp. 213-14. 
Existe una primera e incidental referencia a estos problemas (ibid., p.  201), al explicar 
Smith, brevemente, que en Inglaterra «la salud pública no requiere que al soberano se le 
confíen poderes discrecionales» ni siquiera para suprimir «las más violentas y desenfre-
nadas actitudes», porque posee «la seguridad de un ejército bien organizado» y porque 
«en un gobierno firme y absolutamente legal», el soberano, a la cabeza del ejército, espera 
«para ponerse en movimiento incluso haber recibido licencia; es decir, hasta que se le ha 
confiado el poder de actuar así». Las precedentes afirmaciones de Smith han proporcio-
nado la base para un importante comentario, debido a uno de los más agudos estudiosos 
extranjeros de la constitución británica. Se trata de J.L. de Lolme, quien en su Constitution 
of England, 1784, nueva edición, Londres 1800, pp. 436-441, afirma: «La circunstancia más 
característica del gobierno inglés y la más aguda prueba que pueda darse de la verdadera 
libertad, consecuencia del marco en que se encuentra ésta», es que en Inglaterra «todas 
las acciones individuales se suponen legales mientras no se invoque una ley que las cali-
fique de lo contrario.» «La base de ese principio legal o doctrina que limita el ejercicio del 
poder del gobierno a lo que expresa la ley» tiene sus antecedentes en la Carta Magna, 
aunque únicamente alcanzó su fuerza real al ser suprimida la Cámara Estrellada, con el 
resultado de que «la misma extraordinaria restricción de la autoridad del gobierno a que 
aludimos y de su capacidad de ejecución no exceden a lo que la intrínseca situación de las 
cosas y la fortaleza de la constitución pueden soportar.» (Nótese que este pasaje se halla 
evidentemente influido por la exposición de Hume citada en el texto.)

Muchas declaraciones similares del periodo podrían citarse, pero dos particulares 
características deberán bastarnos. La primera es de John Wilkes, The North Briton, 
LXIV, 3 de septiembre de 1768 (citada por C.K. Allin, Law and Orders, Londres 1945, 
p. 51: «En un gobierno libre esos tres poderes siempre han estado, o al menos deberían 
estar, separados, porque si los tres o dos cualesquiera de ellos se unieran en la misma 
persona, las libertades del pueblo, desde ese crítico instante, se verían arruinadas. Por 
ejemplo, si el poder legislativo y el ejecutivo estuvieran unidos en la misma magistra-
tura o en el mismo cuerpo de magistrados, no podría existir eso que se llama libertad, 
dado que existirían grandes razones para temer que el mismo monarca o senado pro-
mulgasen leyes tiránicas con vistas a ejecutarlas por sí mismos de una manera tirá-
nica. Evidentemente, la libertad no podría existir donde el poder judicial estuviese 
unido o bien al legislativo o bien al ejecutivo: en el primer caso, la vida y libertad del 
ciudadano aparecerían expuestas, necesariamente, a los más inmediatos peligros, 
porque la misma persona sería juez y legislador. En el segundo caso no sufriría menos 
la condición del ciudadano, pues la misma persona podría dictar una sentencia cruel 
quizá para ejecutarla con crueldad aún mayor.»



LA EVOLUCIÓN DEL ESTADO DE DERECHO﻿	 495

por libertad. Sólo ocasionalmente, como ocurre en los Comentarios 
de Blackstone, hallamos esfuerzos para elaborar determinados 
puntos, tales como la independencia de los jueces, la separación de 
poderes85 o el significado de la ley mediante su definición como 
«regla que no es una orden transitoria e imprevista de un superior 
o referida a personas determinadas, sino algo permanente, uni-
forme y universal»86.

Muchas de las más conocidas expresiones de esos ideales se 
encuentran, desde luego, en los pasajes familiares de Edmund 
Burke87. Sin embargo, probablemente, la más completa declaración 
de la doctrina del imperio de la ley se halla en la obra de William 
Paley, el «gran codificador del pensamiento en una era de codifica-
ción»88. Tal declaración merece una larga cita: «La primera máxima 
del Estado libre —escribe Paley— es que las leyes se elaboren por 
quienes no han de administrarlas. En otras palabras: que los pode-
res legislativo y judicial se mantengan separados. Cuando tales ofi-
cios están unificados en las mismas personas o asambleas, las leyes 
son especiales y se hacen para casos concretos, que surgen a 
menudo de motivos parciales y se dirigen a fines privados. Por el 

El segundo pasaje procede de Letters of Junius, 1772, Carta 47, fechada el 25 de mayo 
de 1771, ed. C.W. Everett, Londres 1927, p. 208: «Siempre que confiamos a un hombre o 
grupo de hombres cualquier poder discrecional sobre la vida, libertad o fortuna de los 
ciudadanos, bajo la presunción de que no se abusará de tal poder, nos traicionamos, 
contradecimos el espíritu de nuestras leyes y conmovemos el sistema total de la juris-
prudencia inglesa.»

85  Sir William Blackstone, Commentaries on the Laws of England, Londres 1765, I, 
p. 269: «En esta precisa e independiente existencia del poder judicial encarnado en un 
cuerpo peculiar de hombres, nombrado ciertamente por la corona, pero no amovibles 
a su gusto y placer, se centra una importante conservación de la libertad pública que 
no puede subsistir por mucho tiempo en ningún Estado, a menos que la administra-
ción de justicia sea, en cierto grado, independiente del poder legislativo y del poder 
ejecutivo. Donde aquélla se une al legislativo, la vida, la libertad y la propiedad del 
súbdito se hallan a merced de jueces arbitrarios, cuyas decisiones se verán reguladas 
únicamente por sus propias opiniones y no por principios fundamentales de derecho, 
los cuales, aunque la legislatura quiera soslayarlos, los jueces están obligados a obser-
varlos.»

86  Ibid., p. 44.
87  Véase especialmente Edmund Burke, Speech on the Motion made in the House of 

Commons, the 7th of February, 1771, Relative to the Middlesex Elections, Works, passim.
88  E. Barker, Traditions of Civility, Cambridge University Press, 1948, p. 216. Nótese 

también la admiración de A.V. Dicey por Paley, ibid., pp. 245 y 248.



496	 Friedrich A. Hayek

contrario, cuando tales oficios se mantienen separados, las leyes 
son generales, se elaboran por un cuerpo de individuos sin que se 
prevea a quién pueden afectar, y, una vez promulgadas, deben ser 
aplicadas por otro cuerpo de hombres a los que se les permite afec-
tarlas… Cuando las partes e intereses que han de ser afectados por 
las leyes son conocidos, la inclinación del legislador inevitable-
mente caerá de un lado o de otro, y, al no existir normas fijas que 
regulen las determinaciones ni ningún poder para controlar los 
procedimientos, tales inclinaciones interferirán con la integridad 
de la justicia pública. La consecuencia de ello es que los sujetos a 
tal constitución tendrán que vivir o sin leyes coherentes, lo que 
equivale a decir sin reglas conocidas y preestablecidas, o bajo leyes 
promulgadas por personas determinadas, que participan de la 
contradicción e iniquidad de los motivos a los que deben su origen.

«Este país se halla resguardado efectivamente contra tales peli-
gros mediante la división de la función judicial y la legislativa. El 
Parlamento no conoce a los individuos sobre los que sus actos ope-
rarán; ante él no hay ni partidos ni casos, ni deseos particulares 
que servir. Consiguientemente, sus resoluciones vienen sugeridas 
por consideraciones de efectos y tendencias universales que siem-
pre producen regulaciones imparciales y ventajosas para todos»89.

8.	 Fin de la evolución inglesa

Con los finales del siglo xviii terminan las mayores contribuciones 
británicas al desarrollo de los principios de la libertad. Aunque 
Macaulay hizo en el siglo xix más de lo que Hume había hecho en 
el xviii90, y los intelectuales whigs de la Edinburgh Review y los 

89  W. Paley, The Principles of Moral and Political Philosophy, 1785, Londres 1824, 
pp. 348ss.

90  El éxito de Macaulay al convertir en viva posesión de todos los ingleses cultos 
el relato de las luchas constitucionales del pasado, se recuerda hoy en día raramente. 
Sin embargo, véase el The Times Literary Supplement, 13 de enero de 1853, p. 40: «Hizo 
por nuestra historia lo que Tito Livio por la historia de Roma, y lo hizo mejor.» Véase 
también la observación de Lord Acton en su Hist. Essays, p. 182, de que Macaulay «hizo 
más que ningún escritor del mundo para la propagación de la fe liberal, y no sólo fue 
el más grande inglés que entonces vivió (1856), sino también el más representativo.»



LA EVOLUCIÓN DEL ESTADO DE DERECHO﻿	 497

economistas seguidores de la tradición de Adam Smith, como J.R. 
MacCulloch y N.W. Senior, continuaron discurriendo sobre la 
libertad de acuerdo con los cánones clásicos, hubo poco desarrollo 
posterior. El nuevo liberalismo que gradualmente desplazó a las 
tendencias whigs se presentó, cada vez más, bajo la influencia de 
las tendencias racionalistas de los filósofos radicales y de la tradi-
ción francesa. Bentham y sus utilitaristas, con su menosprecio de 
la mayor parte de los que hasta entonces se consideraban los rasgos 
más admirados de la constitución británica, contribuyeron pode-
rosamente a la tarea de destruir las creencias91 que desde los tiem-
pos medievales Inglaterra había conservado en parte. Este grupo 
introdujo en Gran Bretaña algo que hasta entonces no existía: el 
deseo de rehacer la totalidad de los derechos e instituciones sobre 
la base de principios racionales.

La falta de comprensión de los principios tradicionales de la 
libertad inglesa por parte de los hombres guiados por los ideales 
de la Revolución francesa viene claramente ilustrada por uno de 
los primeros apóstoles en Inglaterra de dicha revolución: el doctor 
Richard Price. Ya en 1778 argüía que «la libertad está demasiado 
imperfectamente definida cuando se habla de gobierno de la ley en 
vez de gobierno de los hombres. Si las leyes están hechas por un 
hombre o un grupo de hombres dentro de un Estado y no por el 
consentimiento común, tal gobierno no difiere de la esclavitud»92. 
Ocho años más tarde, fue capaz de exhibir una carta laudatoria de 
Turgot: «¿A qué se debe que sea usted casi el primero de los autores 
de su país que ha dado una idea justa de la libertad y mostrado la 
falsedad de la idea, tan frecuentemente repetida por casi todos los 
escritores republicanos, de que la libertad consiste en estar sujeto 
sólo a las leyes?»93. A partir de este momento y en lo sucesivo, el 
concepto esencialmente francés de la libertad política comenzó a 

91  Incluso los benthamitas (partidarios de Bentham), en cierto respecto, no podían 
menos que construir y mejorar la vieja tradición a cuya destrucción tanto contribuye-
ron. Esto se aplica, ciertamente, a los esfuerzos de John Austin para proveer de agudas 
distinciones entre «leyes verdaderamente generales» y «mandatos ocasionales o parti-
culares». Véase Lectures on Jurisprudence, 5.ª ed., Londres 1911, I, p. 92.

92  Richard Price, Two Tracts on Civil Liberty, etc., Londres 1778, p. 7.
93  Richard Price, Observations on the Importance of the American Revolution, to which 

is added a letter from M. Turgot (fechada el 22 de marzo de 1778, p. 111).



498	 Friedrich A. Hayek

desplazar progresivamente el ideal inglés de libertad individual, 
hasta que pudo decirse que «en Gran Bretaña, que hace poco más 
de un siglo repudiaba las ideas en que se basaba la revolución fran-
cesa y dirigía la resistencia contra Napoleón, tales ideales han 
triunfado»94. Aunque en Gran Bretaña la mayoría de las conquis-
tas del siglo xvii fueron conservadas más allá del siglo xix, es for-
zoso dirigir la vista hacia otros países para descubrir el desarrollo 
posterior de los ideales soporte de aquellas realizaciones.

94  W.S. Holdsworth, A History of English Law, X, Londres 1938, p. 23.


