
Procesos de Mercado: Revista Europea de Economía Política
Vol. XXI, n.º 2, Invierno 2024, pp. 241-266

EL ERROR INTELECTUAL 
DEL “BUENISMO”. UNA REFLEXIÓN 

SOBRE LA LIBERTAD HUMANA

The intellectual error of “do-goodism”. 
A ref lection on human freedom

SONSOLES HUERTA DE SOTO HUARTE*

Fecha de recepción: 7 de mayo de 2024
Fecha de aceptación: 27 de septiembre de 2024

Abstract: We understand “do-goodism” as the basic belief that the market, to a 
greater or lesser extent, is the main cause of many of the evils that plague 
humanity. This belief permeates all fields of thought: economic, legal, philo-
sophical and moral. It is of vital importance to correct this conceptual error, 
above all in the womb of the Catholic Church.

In this paper I address in a comprehensive manner and from a philosophical, 
historical and economic triple perspective why the argument behind “do-good-
ism” has no basis and should be rejected. Moreover, I explore in depth the true 
question behind “do-goodism”: how the human being should exercise its freedom.

Keywords: “do-goodism”; market; statism; law; freedom; sin.

JEL Classification: B25; B53; K00; Z12.

Resumen: Entendemos por “buenismo” la creencia básica de que el mercado, 
en mayor o menor medida, es la principal causa de muchos males que asolan 
a la humanidad. Esta creencia impregna todos los campos de pensamiento: 
económico, jurídico, filosófico y moral. Es de importancia capital corregir este 
error de concepto, sobre todo en el seno de la Iglesia Católica.

En este trabajo abordo desde un punto de vista integral y desde una triple 
perspectiva filosófico-moral, histórica y teórico-económica, por qué el argumento 

*  Ilustre Colegio de Abogados de Madrid (2009). London School of Economics and 
Political Science, LLM “With Distinction” en “International Business Law”, 2009. Asis-
tente del Tribunal Arbitral en arbitrajes internacionales. Investigadora independiente.



242	 Sonsoles Huerta de Soto Huarte

del “buenismo” carece de base y debe ser desechado. Así mismo, profundizo en 
la verdadera problemática que se encuentra detrás del argumento del “bue-
nismo”: cómo debe ejercer el hombre su libertad.

Palabras clave: “buenismo”; mercado; estatismo; derecho; libertad; pecado.

Clasificación JEL: B25; B53; K00; Z12.

1.	 Introducción

Con este trabajo pretendo orientar a aquellas personas de buena 
voluntad que caen, o han caído en algún momento, en la errónea 
idea del “buenismo”. Entendemos por “buenismo” la creencia 
básica de que el mercado, en mayor o menor medida, es la causa de 
muchos males que asolan a la humanidad. Esta creencia impregna 
todos los campos de pensamiento: económico, jurídico, filosófico y 
moral. Es de importancia capital corregir este error de concepto, 
sobre todo en el seno de la Iglesia Católica1. 

Es fácil caer en el argumento del “buenismo”. Ver sufrir al her-
mano no nos gusta. Si además, frente al que sufre y tiene escasez, 

1  Sobre este error parece asentarse la Doctrina Social de la Iglesia Católica. Ver por 
ejemplo Catecismo de la Iglesia Católica, Tercera Parte: “La Vida en Cristo”, Primera 
Sección: “La Vocación del Hombre: La Vida en el Espíritu”, Capítulo Segundo: “La 
Comunidad Humana”, Artículo 2: “La Participación en la Vida Social”, 1897:  “Una 
sociedad bien ordenada y fecunda requiere gobernantes, investidos de legítima auto-
ridad, que defiendan las instituciones y consagren, en la medida suficiente, su activi-
dad y sus desvelos al provecho común del país. (PT 46).

Se llama “autoridad” la cualidad en virtud de la cual personas o instituciones dan 
leyes y órdenes a los hombres y esperan la correspondiente obediencia.”

1898: “Toda comunidad humana necesita una autoridad que la rija (cf León XIII, 
Carta enc. Diuturnum illud; Carta enc. Inmortale Dei). Esta tiene su fundamento en la 
naturaleza humana. Es necesaria para la unidad de la sociedad. Su misión consiste en 
asegurar en cuanto sea posible el bien común de la sociedad.”

1901: “La diversidad de los regímenes políticos es moralmente admisible con tal 
que promuevan el bien legítimo de la comunidad que los adopta.” 

1910:  “Si toda comunidad humana posee un bien común que la configura en 
cuanto tal, la realización más completa de este bien común se verifica en la comunidad 
política. Corresponde al Estado defender y promover el bien común de la sociedad 
civil, de los ciudadanos y de las instituciones intermedias.”



﻿El error intelectual del “buenismo”…	 243

otros viven en la abundancia y el exceso, nos revolvemos por den-
tro, nos enfadamos y nos indignamos. Esto no parece justo. Las 
desigualdades de riqueza y prosperidad que genera el mercado 
libre entre unos y otros no parecen justas. Es más, el exceso de 
riqueza y comodidad parece alimentar la avaricia, el egoísmo y el 
materialismo de los privilegiados, frente a la estrechez y dificulta-
des de los menos privilegiados. El culpable parece ser el sistema de 
mercado, basado en la fría búsqueda del propio interés y del pro-
pio beneficio, sin tener en cuenta la caridad, que se basa en la 
entrega generosa y gratuita. El mercado se convierte así en la causa 
de nuestros males, y el empresario en nuestro enemigo. El esta-
tismo es nuestro caballero blanco, necesario e imprescindible para 
lograr una sociedad más justa y próspera. 

Este es el argumento vertebral del “buenismo”, y es falso. El 
hecho de que haya gente rica, poderosa, egoísta y avara frente a 
gente pobre y desamparada no es consecuencia del sistema econó-
mico de mercado. Y pensar esto es un error intelectual. Resulta 
preocupante cómo cala este argumento en nuestro corazón, en 
particular en los corazones cristianos y en la Iglesia Católica, y de 
ahí la necesidad de escribir este artículo para desmantelar este 
error. 

Ver también, Tercera Parte, “La Vida en Cristo”, Segunda Sección, “Los Diez Man-
damientos”, Capítulo Segundo “Amarás a tu prójimo como a ti mismo”, Artículo 7, “El 
Séptimo Mandamiento”, 

2423: “La doctrina social de la Iglesia propone principios de reflexión, extrae crite-
rios de juicio, da orientaciones para la acción:

Todo sistema según el cual las relaciones sociales deben estar determinadas ente-
ramente por los factores económicos, resulta contrario a la naturaleza de la persona 
humana y de sus actos (cf CA 24)”.

2424: “Una teoría que hace del lucro la norma exclusiva y el fin último de la activi-
dad económica es moralmente inaceptable. El apetito desordenado de dinero no deja 
de producir efectos perniciosos. Es una de las causas de los numerosos conflictos que 
perturban el orden social (cf GS 63, 3; LE 7; CA 35)…

Toda práctica que reduce a las personas a no ser más que medios con vistas al 
lucro esclaviza al hombre, conduce a la idolatría del dinero y contribuye a difundir el 
ateísmo. “No podéis servir a Dios y al dinero” (Mt 6, 24; Lc 16, 13).”

2425: “La regulación de la economía… únicamente por la ley de mercado que-
branta la justicia social, porque “existen numerosas necesidades humanas que no pue-
den ser satisfechas por el mercado” (CA  34). Es preciso promover una regulación 
razonable del mercado y de las iniciativas económicas, según una justa jerarquía de 
valores y con vistas al bien común.”



244	 Sonsoles Huerta de Soto Huarte

En este trabajo abordo desde un punto de vista integral y desde 
una triple perspectiva filosófico-moral, histórica y teórico-econó-
mica, por qué el argumento del “buenismo” carece de base y debe 
ser desechado. Así mismo, profundizo en la verdadera problemá-
tica que se encuentra detrás del argumento del “buenismo”: cómo 
debe ejercer el hombre su libertad.

2.	 La base ideológica del “buenismo”

Lo primero que hay que preguntarse es cuál es la base ideológica 
del argumento del “buenismo”. La base ideológica del argumento 
del “buenismo”, y de la consecuente necesidad del estatismo, la 
podemos encontrar en Hobbes y en su famoso Leviatán2. El hom-
bre es un lobo para el hombre y sólo es posible garantizar la paz 
social cediendo todos nuestros derechos al Estado, el Leviatán 
(Hobbes se refiere al Leviatán como Dios Mortal)3, que a cambio 
nos garantizará paz y seguridad. El hombre por naturaleza es 
egoísta y esclavo de sus propias pasiones. Sólo busca su propio 
interés, a costa de los demás. Por eso el Leviatán (o estatismo4) se 
erige en una autoridad política imprescindible para garantizar una 
sociedad justa y pacífica5 basada en la caridad.

Esta base ideológica del “buenismo” no se sostiene, cayéndose 
abajo el argumento del “buenismo” como un castillo de naipes, 
como veremos a continuación. 

En primer lugar, la tesis de Hobbes es filosóficamente errónea. 
El hombre no es egoísta, ni esclavo de sus propias pasiones, ni 
malo por naturaleza. El hombre es LIBRE por naturaleza. El 

2  Hobbes, T. (1983).
3  Hobbes, T. (1983), p. 267.
4  En este trabajo, cuando hablamos de estatismo nos referimos a toda agresión 

institucional, violenta y coactiva contra el libre ejercicio de la función empresarial (Ver 
Huerta de Soto, J. (1992 [2024]), p. 85). De modo que el concepto de estatismo amplía el 
tradicional significado de socialismo (entendido como la expropiación pública de los 
medios de producción), y abarca cualquier intromisión sistemática y coactiva al libre 
ejercicio de la acción humana. (Ver Entrevista a Juan Ramón Rallo en NTN24 Bogotá: 
“¿Tiene razón Milei en que el socialismo amenaza a Occidente?”: https://www.you-
tube.com/watch?v=9Ap_M9Tc09k&ab_channel=JuanRam%C3%B3nRallo).

5  Hobbes, T. (1983), pp. 221-226.



﻿El error intelectual del “buenismo”…	 245

hombre es esencialmente libre. En definitiva, lo que Hobbes pro-
pone como solución a nuestros males es renunciar a la libertad, es 
decir, a la naturaleza humana misma, para garantizar la paz y la 
seguridad. El Leviatán de Hobbes niega, por tanto, la naturaleza 
humana misma. En esta misma línea Karl Polanyi defiende que 
como la libertad (sin Dios, añadimos nosotros) es destructiva para 
el ser humano, es mejor eliminar la libertad en favor del Estado 
planificador6. 

La solución al mal, al sufrimiento, al pecado en definitiva, no es 
suprimir la libertad del hombre. El hombre es esencialmente libre. 
La libertad es su estado natural original. Luego podrá ejercer esa 
libertad para hacer el bien o el mal. Pero anular la libertad del hom-
bre lo que hace es deshumanizar al ser humano, al negarle su pro-
pia esencia. Esta negación esencial de la naturaleza humana en 
ningún caso puede evitar el mal y el sufrimiento, más bien al con-
trario, lo maximiza exponencialmente. Esto ha quedado clara-
mente ilustrado en la reciente historia de la humanidad con el 
estrepitoso fracaso de los sistemas comunistas. En los sistemas 
comunistas no existe respeto a la naturaleza humana, el ser 
humano deja de ser tratado como tal y se considera un esclavo des-
humanizado. Cualquier persona que quiera ejercer su libertad es 
aniquilada si es contraria a lo políticamente correcto y aceptado. 
Así no se consigue una sociedad liberada del mal, sino una socie-
dad de esclavos deshumanizados subordinados a la dictadura del 
poder político. La planificación y el poder omnipotente en los 
socialismos conducen inevitablemente a la tiranía y es la causa de 
la pobreza de las naciones7.

En segundo lugar, la tesis de Hobbes es históricamente errónea. 
De acuerdo con Hobbes, el estatismo es necesario para garantizar 
la paz y la seguridad. Sin embargo, tal y como se ha ilustrado his-
tóricamente, el estatismo surge precisamente de la violencia y de la 
guerra8, de la dominación de unos pocos sobre unos muchos, para 

6  Toth, A., (2023), p. 129, p. 135.
7  Idem, p. 161. 
8  Carneiro, R.L., (1970), p. 734. Ver también Huerta de Soto, S., (2023), p. 149, 150. 

Ver también Oppenheimer, F., (2021), p. 34: “el Estado…solamente pudo haberse origi-
nado a través de conquistas y opresión.”



246	 Sonsoles Huerta de Soto Huarte

controlar un territorio y adquirir riqueza por la fuerza. Luego el 
estatismo no surge para prevenir el mal y el sufrimiento del hom-
bre, sino que surge precisamente del propio mal del hombre. Si el 
estatismo es una institución histórica (aunque no evolutiva)9 que 
surge de la violencia y de la guerra y que se basa en la coacción sis-
temática, no es una institución pacífica. Y, por tanto, es imposible 
que pueda garantizar la paz. 

El estatismo en sus formas más tradicionales (comunismo y 
socialismo) ha fracasado históricamente en todos los lugares donde 
se ha intentado. Ha generado violencia, sufrimiento, muerte y 
pobreza. El Leviatán de Hobbes ha quedado históricamente ilus-
trado que es un arma cruel y violenta que destruye a la humani-
dad. Es más, una vez que existe, el Leviatán no se puede frenar ni 
controlar, su tendencia natural es al crecimiento ilimitado10.

En tercer lugar, la tesis de Hobbes es errónea desde el punto de 
vista de la teoría económica. No es sólo que la tesis de Hobbes carezca 
de base filosófica e histórica, sino que, además, ha quedado demos-
trado que el cálculo económico es imposible en el Leviatán de Hob-
bes. Es sencillamente imposible que ningún órgano director pueda 
tener toda la información necesaria para coordinar la vida social. 
Esto se conoce como el Teorema de la Imposibilidad del Socialismo. 

Las razones por las que ningún órgano director puede tener 
toda la información necesaria para coordinar la vida social son: 1) 
debido a las propias características del conocimiento o informa-
ción que es relevante para el ejercicio de la función empresarial, 
que es de naturaleza práctica, privativa, dispersa y tácita; es impo-
sible transmitir dicha información a un órgano director; 2) porque 
los seres humanos, en el ejercicio de la función empresarial, crean 
y descubren constantemente nueva información, que aparece en el 
proceso social y no es posible transmitir a un órgano directivo (ni 
a nadie) información que todavía no existe; 3) por razones obvias 
de volumen de información, que está diseminada en las mentes de 
millones de seres humanos; 4) porque la coacción institucional a la 

9  No es que el Estado haya surgido evolutivamente para garantizar la paz, el 
Estado surge precisamente de la fuerza y de la guerra, violentando la paz natural 
inherente al mercado. Ver Huerta de Soto, S., (2023) p. 150, 151.

10  Rothbard, M.N., (2021), p. 41. Ver también Huerta de Soto, J., (2002 [2007]), p. 165, 166.



﻿El error intelectual del “buenismo”…	 247

libertad de acción impide la creación de la información que preci-
samente se requiere para coordinar la vida social. La coacción inte-
rrumpe el proceso de libre descubrimiento y coordinación de los 
desajustes sociales e introduce descoordinación y desorden. Ade-
más, en el estatismo, un objetivo o un grupo de ellos se imponen a 
todos, lo que, por definición, genera un conflicto irresoluble y per-
manente de intereses que imposibilitan la paz social11.

En conclusión a este epígrafe podemos decir que la base hobbiana 
sobre la que descansan el estatismo, y en última instancia el argu-
mento del “buenismo”, no se sostiene. El estatismo y el “buenismo” 
deben ser, por tanto, desechados por carecer de base, tanto desde un 
punto de vista filosófico, como histórico, como teórico- económico. 

A continuación profundizaremos un poco más en algunas 
cuestiones clave para entender mejor la falta de base del estatismo 
y, por tanto, del argumento del “buenismo”.

3.	 El mercado

a)	 Definición del mercado

Entendemos el mercado como un sistema evolutivo de cooperación 
social voluntaria basado en la libertad de acción y de intercambio. 
El orden espontáneo del mercado es un proceso dinámico en el 
que mediante el libre ejercicio de la función empresarial se hace 
posible la vida en sociedad mediante la coordinación voluntaria y 
espontánea de los desajustes sociales12.

El proceso empresarial de coordinación además no se agota ni 
termina nunca. Esto se debe a que la acción básica de coordinación 
consiste en el descubrimiento, creación y transmisión de nueva 
información, lo que al mismo tiempo modifica la percepción de los 
objetivos y medios de todos los participantes en el proceso, es 
decir, la información que existe en la mente de todos los demás 
está cambiando constantemente. Por tanto, se están descubriendo 
o creando constantemente nuevos desajustes, que implican nuevas 

11  Huerta de Soto, J., (1992 [2024]), pp. 99, 100, 111. 
12  Huerta de Soto, J., (2012), p. 49. 



248	 Sonsoles Huerta de Soto Huarte

oportunidades de beneficio, que están abiertas a coordinación o 
ajuste y esto continúa indefinidamente. Por tanto, este proceso 
social es dinámico y trasciende a cada ser humano individual13.

Veamos con más detalle cómo funciona este proceso. La fun-
ción empresarial consiste en el descubrimiento por los distintos 
actores del mercado de las potenciales oportunidades de ganancia 
que hay en su entorno, actuando en consecuencia y poniendo los 
medios necesarios para aprovechar estas oportunidades. La infor-
mación o conocimiento de cada actor que resulta relevante para el 
ejercicio de la función empresarial es subjetivo y práctico (no cien-
tífico), privativo (único para cada individuo), disperso (en las men-
tes de todos los seres humanos) y tácito (no articulado), creado ex 
nihilo (precisamente mediante el ejercicio de la función empresa-
rial) y transmisible de forma inconsciente a través de procesos 
sociales muy complejos que según los autores de la Escuela Aus-
triaca constituyen precisamente el objeto de estudio de la Econo-
mía. Con respecto a la función empresarial, podemos decir que 
tiene las siguientes características. La función empresarial es: (1) 
esencialmente creativa, pues el hecho de darse cuenta o descubrir 
una situación de descoordinación social que puede generar una 
ganancia, basado en la información única que el actor tiene en su 
mente, no requiere ningún coste, aparece ex nihilo; y (2) la función 
empresarial es de naturaleza competitiva, pues los distintos acto-
res rivalizan entre sí y compiten por detectar y aprovechar antes 
que los demás las potenciales oportunidades de ganancia14.

Mediante el ejercicio de la función empresarial, el actor crea o 
descubre nueva información que no existía antes, ni en la mente del 
actor, ni en la de nadie más, cuando aprecia una oportunidad de 
ganancia y actúa en consecuencia. Sus acciones crean al mismo 
tiempo nueva información en las mentes de otros actores implicados 
o afectados por las acciones de aquel. La nueva información creada 
en las mentes de los distintos actores se recoge de una forma com-
primida y resumida en los precios del mercado, que reflejan las rela-
ciones históricas de intercambio entre los actores. En este proceso, 
los actores aprenden a acomodar su comportamiento de acuerdo 

13  Id., pp. 48-51.
14  Id., pp. 35-51.



﻿El error intelectual del “buenismo”…	 249

con las acciones del resto y lo hacen voluntaria y espontáneamente y 
basándose en su libertad, mientras persiguen sus propios intereses 
y objetivos (el efecto coordinador)15.

Luego, el mercado no es una fría búsqueda del propio interés en 
detrimento de los demás como pensaba Hobbes, sino una coopera-
ción libre y espontánea a través de la búsqueda de los propios 
fines, lo cual genera coordinación y un orden pacífico.

b)	 El mercado es anterior al estatismo

Como ya hemos visto, la libertad es el estado natural del hombre. 
El mercado es fruto de la innata capacidad creativa del hombre en 
ejercicio de su libertad, así como de las necesidades humanas 
potencialmente infinitas16. El mercado surge evolutivamente de 
forma natural y pacífica. Durante los dos primeros millones de 
años de su existencia el hombre vivía en tribus o pequeños asenta-
mientos autónomos17. En un primer momento estas tribus eran 
nómadas, y en un segundo momento, aproximadamente a partir 
del año 8.000 a.C, con el descubrimiento de la agricultura durante 
la Revolución Neolítica, aparecieron los primeros asentamientos 
sedentarios y aldeas, y comenzaron los primeros intercambios. Los 
pueblos eran relativamente autónomos y se relacionaban entre sí a 
través del comercio pacífico18.

Para el momento en que tenemos registros de las primeras civili-
zaciones (4000 a.C) la sociedad ha alcanzado un grado de compleji-
dad mayor. El aumento de la población (debido en gran medida al 
descubrimiento de la agricultura) provoca que empiece a escasear la 
tierra (al menos de forma relativa, es decir, en determinadas zonas, 
las más fértiles), ya no es tan fácil apropiarse de la misma (hasta 
entonces se adquiría por justicia y por poder)19. Las jefaturas empie-

15  Id., p. 45. Ver también Huerta de Soto, J., (1992 [2024]), p. 66. 
16  Toth, A., (2023), p. 152.
17  Carneiro, R.L., (1970), p. 733.
18  Artieda Rojas, J. R.; Mera Andrade, R. I.; Muñoz Espinoza, M. S.; Ortiz Tirado, P. 

S., (Jul-Sep 2017), p. 290, 291. 
19  Visiones completas de Ana Catalina Emmerick. Según fueron recogidas por Cle-

mente Brentano y Guillermo Wesener, Tomo 1, El Antiguo Testamento, título XXX “El 



250	 Sonsoles Huerta de Soto Huarte

zan a competir por la tierra y a pelear por la tierra20. Así mismo, las 
tribus nómadas atacan a los campesinos para mejorar sus condicio-
nes y para sobrevivir21. En este contexto nace el estatismo fruto de la 
violencia y de la guerra alrededor del año 4000 a.C.22. 

La violencia de unos sobre otros, ya sea entre campesinos por la 
escasez relativa de la tierra fértil y el aumento de la población23, ya 
sea por los ataques de las tribus nómadas sobre los campesinos24, 
o por ambas a la vez, es lo que dio lugar a la dominación por la 
fuerza de un grupo de hombres sobre otro para la explotación eco-
nómica (y paulatinamente sistemática) de los dominados, es decir, 
al estatismo25.

patriarca Abraham”, p. 77: “En aquellos tiempos la gente tenía un modo particular de 
apropiarse de las tierras, mezcla de justicia y de poder. Llegaban a una comarca desocu-
pada donde había buenos pastos, marcaban los límites de sus posesiones, levantaban 
piedras en forma de altar y de este modo el terreno designado venía a ser su propiedad.”

20  Carneiro, R.L, (1970), p. 735.
21  Oppenheimer, F., (2021), p. 42 et seq. De acuerdo con Oppenheimer el estatismo 

nace del expolio y del pillaje violentos de las tribus nómadas sobre los campesinos 
sedentarios. Curiosamente esto coincide plenamente con lo señalado por la beata Ana 
Catalina Emmerick en una de sus visiones sobre la vida de la humanidad en tiempos 
de Noé, ver visiones completas de Ana Catalina Emmerick. Según fueron recogidas 
por Clemente Brentano y Guillermo Wesener, Tomo 1, El Antiguo Testamento, título XII 
“Noé y sus descendientes”, p. 34: “Los pueblos descreídos de los alrededores, en cam-
bio, tenían caseríos de material, defensas de piedras, gruesas murallas y toda clase de 
edificaciones para defenderse de las amenazas divinas. Reinaba entonces un espan-
toso desorden sobre la tierra. Los hombres se habían entregado a todos los desórdenes, 
aún a los más innaturales. Cada uno robaba lo que podía. Invadían las heredades, 
casas y campos para destruirlos y talarlos, y robaban mujeres y vírgenes para satisfa-
cer sus viciosas costumbres. También los descendientes de Noé, a medida que aumen-
taban y se alejaban de él, se pervertían y causaban muchos disgustos depredando sus 
heredades y entregándose a los vicios. Los hombres de entonces no eran viciosos por 
ignorancia, o porque fueran salvajes o poco civilizados; estaban provistos de todo lo 
necesario, vivían cómodamente y había bienestar general: eran malos por corrupción 
y por impiedad.” De acuerdo con Oppenheimer, (ver Oppenheimer, F., [2021], p. 49-51), 
estos grupos violentos, al darse cuenta de que podían sobrevivir mejor a través de la 
apropiación de los frutos del trabajo de los campesinos, se volvieron parasitarios, deja-
ron de arrasar y destruir a los campesinos y pasaron a dominarlos, institucionali-
zando el pillaje y la apropiación indebida a través del estatismo. 

22  Carneiro, R.L, (1970). Ver también Huerta de Soto, S., (2023), p. 149-151. Ver tam-
bién Oppenheimer, F., (2021), p. 34: “el Estado…solamente pudo haberse originado a 
través de conquistas y opresión.”

23  Como sostiene Carneiro.
24  Como sostiene Franz Oppenheimer (Oppenheimer, F., [2021], p. 40 et seq).
25  O al Estado, de acuerdo con la definición de Franz Oppenheimer (2021), p. 34.



﻿El error intelectual del “buenismo”…	 251

Así, junto a la forma natural de hacer riqueza que había exis-
tido hasta entonces (el mercado), surgió el estatismo (o la política), 
donde la riqueza se consigue a través de la fuerza y la guerra26. 
Allá donde se ha dado la oportunidad, y el hombre se ha visto con 
capacidad de realización, ha preferido los medios políticos a los 
económicos para preservar su vida27. El origen de esta violencia 
de unos sobre otros se encuentra en última instancia en la fragili-
dad y vulnerabilidad de la propia naturaleza humana y en la 
soberbia del hombre que se cree autosuficiente, de la que nacen el 
miedo a la muerte, la envidia, las ansias de poder y todos los 
demás vicios28. 

Pero la búsqueda de la riqueza a través de la dominación, la 
fuerza y la guerra no es la solución a la fragilidad inherente al 
hombre ni al problema de la aparente escasez de recursos, como ha 
quedado ilustrado por la propia historia reciente. Optar por esta 
forma de hacer riqueza frente al mercado supone renunciar a la 
libertad y a la naturaleza humana29. La innata capacidad creativa 
del hombre y los descubrimientos tecnológicos que propicia el pro-
pio mercado son siempre una mejor respuesta a la dominación y a 
la guerra para hacer frente a las infinitas necesidades humanas, así 
como para abordar la fragilidad de la naturaleza humana.

De este modo, el mercado y el estatismo coexisten hace miles de 
años, pero no hay que olvidar que el mercado siempre fue anterior 
al Estado30. 

Una vez establecido el estatismo, desde entonces hasta ahora, 
no ha hecho más que perpetuarse y crecer. El estatismo se ha per-
petuado a través de la resignación pasiva de la mayoría de la 

26  En este sentido ver Rothbard, M.N., (2021), p. 12. Ver también Oppenheimer, F., 
(2021), p. 40 et seq. 

27  Oppenheimer, F., (2021), p. 58. 
28  Respecto al origen de la violencia de unos sobre otros es relevante recordar la 

historia bíblica de Caín y Abel. Caín fue el primer hijo de Adán y Eva, una vez deste-
rrados del Jardín del Edén. Se dedicó a cultivar la tierra confiando en sus propias fuer-
zas. Abel fue el segundo hijo de Eva, que se dedicó a pastorear ovejas, y ponía su 
confianza en Dios. Ambos ofrecieron a Dios un sacrificio con los frutos de su trabajo, 
y Dios aceptó con agrado el sacrificio de Abel, no así el de Caín. Caín, lleno de envidia 
mató a su hermano. Ver Génesis 4.

29  Rothbard, M.N.; (2021), p. 13. 
30  Ídem, p. 14.



252	 Sonsoles Huerta de Soto Huarte

sociedad, hasta nuestros días31. La batalla del Estado es clara-
mente ideológica32. En un primer momento la justificación de la 
dominación fueron la escasez de tierra y las guerras externas, 
ahora es el cambio climático y el feminismo (entre otros). Los 
políticos (los más fuertes) necesitan mantener a la sociedad ador-
mecida y asustada para justificar su dominación y coacción sobre 
el resto. 

c)	 El mercado es éticamente superior al estatismo

El mercado no es sólo anterior a cualquier forma de estatismo. El 
mercado, además, es ética y moralmente superior al estatismo por-
que se basa en la libertad. Por tanto, el mercado como sistema evo-
lutivo de cooperación social es el único sistema económico 
compatible con la naturaleza humana. 

Esta es una idea de importancia capital para evitar caer en el 
error intelectual del “buenismo”. Frente al mercado tenemos el 
estatismo, que en cualquiera de sus formas (esclavitud, feuda-
lismo, monarquía absolutista, comunismo, fascismo, socialismo, 
democracia popular, Estado de Bienestar, etc.) se basa en una coac-
ción sistemática a la libertad esencial del ser humano, y es por 
tanto inmoral e inhumano.

Como ya hemos visto, así como el mercado surge de manera 
espontánea, evolutiva y pacífica a partir de la libertad e innata 
capacidad creativa del ser humano; el estatismo, por el contrario, 
surge de la fuerza y de la guerra y se perpetúa en el poder a través 
de la coacción sistemática y la guerra ideológica.

4.	 El Derecho

Junto al sistema de mercado basado en la libertad es imprescindi-
ble un marco jurídico para que el sistema de cooperación social 
voluntaria se desarrolle de forma pacífica y ordenada. El ejercicio 

31  Ídem, p. 17 y 18.
32  Ídem, p. 17.



﻿El error intelectual del “buenismo”…	 253

de la acción humana y de la función empresarial exige que las per-
sonas implicadas muestren de forma constante y repetitiva unas 
determinadas pautas o reglas de conducta, es decir, que se ajusten 
a Derecho33. El Derecho es fruto del mismo proceso social evolu-
tivo y espontáneo, es decir, es fruto del mercado mismo y, al mismo 
tiempo, contribuye a su orden pacífico34. Este marco jurídico se 
basa en el respeto a la vida, a la propiedad privada, a las costum-
bres y a los principios generales del Derecho35. 

El Derecho y el mercado constituyen el mejor marco institucio-
nal para hacer frente a la fragilidad, vulnerabilidad e incertidum-
bre del hombre en la tierra36. Estas instituciones humanas 
evolutivas creadas a partir de la libre acción y la función empresa-
rial, minimizan la vulnerabilidad y potencian el bienestar de la 
humanidad. El hombre, desde su propia libertad, es capaz de auto-
rregularse para vivir en paz y dignidad material, a través del mer-
cado y del Derecho. El estatismo se convierte, sin embargo, en el 
peor enemigo del mercado y del Derecho37.

Mención particular dentro del Derecho merece la institución de 
administración de justicia. La forma natural de administrar justi-
cia es el arbitraje, institución evolutiva espontánea fruto del propio 
mercado. El arbitraje es también anterior y moralmente superior a 
la administración de justicia estatal (al igual que el mercado es 

33  Huerta de Soto, J., (1992 [2024]), p. 69.
34  Como dice Bruno Leoni (1974 [1995]), p. 107: “…el proceso legislativo es, o era, 

esencialmente una cuestión privada que concernía a millones de personas durante 
docenas de generaciones, y durante varios siglos”. Para más detalle sobre la naturaleza 
y la función del Derecho ver Huerta de Soto, S., Núñez del Prado, F., (2020), pp. 141-145; 
ver también Huerta de Soto, S., (2023), pp. 146-149.

35  Huerta de Soto, J., (1992 [2024]), p. 69. 
36  Toth, A., (2023), p. 158. 
37  Ver Bruno, L.; (1974 [1995]), p. 151: “La aceptación ciega del punto de vista legal 

contemporáneo conducirá a la destrucción gradual de la libertad individual de elec-
ción, en política tanto como en el mercado y en la vida privada, ya que el punto de 
vista legal contemporáneo supone la creciente sustitución de la elección individual 
por las decisiones de grupo y la progresiva eliminación de los ajustes espontáneos 
no sólo entre las demandas individuales y ofertas individuales de bienes y servicios, 
sino de todo tipo de comportamiento, por procedimientos tan rígidos y coactivos 
como el de la regla de la mayoría.” El Estado, a través de la legislación, destruye la 
libertad individual y el proceso evolutivo espontáneo del mercado, incluyendo el 
Derecho.



254	 Sonsoles Huerta de Soto Huarte

anterior y moralmente superior al estatismo), y está basado en la 
libertad en vez de en la coacción38.

5.	 La libertad

a)	 El concepto de libertad

La libertad es quizás la piedra angular del error intelectual que 
está detrás del argumento del “buenismo”. 

El problema que plantea el “buenismo” no es sólo un problema 
de sistema de mercado frente a estatismo (de libertad frente a alie-
nación o esclavitud). De hecho, este debate teórico-académico ya 
está completamente superado (no así en la práctica, dada la ten-
dencia a perpetuarse y crecer del estatismo)39. Teóricamente ha 
quedado demostrado que sólo el sistema de mercado es compatible 
con la naturaleza humana, el estatismo, por el contrario, la des-
truye. El verdadero problema que trasciende detrás del “bue-
nismo” es un problema mucho más profundo. Es un problema de 
cómo debe ejercer el hombre su libertad.

En primer lugar, hay que plantearse qué es la libertad. La liber-
tad no es libertinaje, ni debe confundirse con éste. Es decir, la liber-
tad no es hacer lo que cada uno quiera cuando quiera. La acción 
libre debe perseguir un fin respetando siempre la vida, la propie-
dad privada y el Derecho40.

Desde el punto de vista teórico-económico cabe entender la 
libertad como ausencia de todo dictado coactivo hacia el otro, o en 
otras palabras, como ausencia de coacción41. 

38  Para más detalle sobre el arbitraje como sistema jurídico espontáneo ver Huerta 
de Soto, S., Núñez del Prado, F., 2020 pp. 117-153.; ver también Huerta de Soto, S., (2023), 
pp. 145-155. 

39  Rothbard, M.N.; (2021) p.  41. Ver también Huerta de Soto, J., (2002 [2007]), 
pp. 165, 166.

40  Huerta de Soto, Clase magistral analizando el discurso del presidente Milei en 
el Foro Económico de Davos 2024, publicada por el Instituto Juan de Mariana: (https://
www.youtube.com/watch?v=FZdgEZxBmp8&ab_channel=InstitutoJuandeMariana). 
Ver también Hayek, F.A.; (2019), p. 38-40.

41  Huerta de Soto, Clase magistral analizando el discurso del presidente Milei en 
el Foro Económico de Davos 2024, publicada por el Instituto Juan de Mariana: (https://
www.youtube.com/watch?v=FZdgEZxBmp8&ab_channel=InstitutoJuandeMariana).



﻿El error intelectual del “buenismo”…	 255

Dentro del concepto de libertad como ausencia de coacción 
cabe mencionar la libertad física, que perdemos cuando somos 
encerrados en la cárcel por ejemplo, o cuando de cualquier otra 
manera se nos impide decidir sobre nuestro propio cuerpo. 

La libertad como ausencia de coacción constituye de acuerdo 
con el Prof. Huerta de Soto la libertad exterior, y sólo se consigue 
liberándonos del estatismo42.

Por último, desde el punto de vista moral la libertad puede 
entenderse como la posibilidad de elegir entre hacer el bien o hacer 
el mal43. O en otras palabras, la posibilidad de elegir vivir en Dios 
o sin Dios, basándonos sólo en nuestras propias fuerzas. De esta 
libertad hablaremos en el siguiente epígrafe.

Ninguna de estas perspectivas de libertad, ni la física, ni la teó-
rica, ni la moral, son plenas (completas). Son libertades incompletas 
e imperfectas, como el propio ser humano44. Y, por tanto, su idolatría 
puede llevar a resultados absurdos, inmorales e inhumanos45. 

b)	 La libertad y el pecado

Como ya hemos mencionado el hombre no es malo por natura-
leza, sino esencialmente libre. Esa libertad la puede ejercer para 
hacer el bien o el mal. El hombre, sin embargo, sí es frágil y vulne-
rable por naturaleza, cualidades inherentes a su condición de 
creatura (creación de Dios). Es esta condición de fragilidad y vul-
nerabilidad, no aceptada por el hombre, la que ha propiciado la 
aparición del estatismo, a través de la violencia y de la guerra, 

42  Huerta de Soto, J.; (2023), p. 268.
43  Ver Catecismo de la Iglesia Católica, Tercera Parte “La vida en Cristo”, Primera 

Sección “La Vocación del Hombre: la Vida en el Espíritu”, Capítulo I, Artículo 3, 1732: 
“Hasta que no llega a encontrarse definitivamente con su bien último que es Dios, la 
libertad implica la posibilidad de elegir entre el bien y el mal…”

44  Ver Catecismo de la Iglesia Católica, Tercera Parte “La vida en Cristo”, Primera 
Sección “La Vocación del Hombre: la Vida en el Espíritu”, Capítulo I, Artículo 3, 1739: 
“La libertad del hombre es finita y falible”.

45  Como algunos de los defendidos por Rothbard M.N en su libro La ética de la 
libertad (1995 [2009]), por ejemplo la defensa del derecho a abortar de las mujeres (p. 
142), o la defensa del comercio de niños (p. 149).



256	 Sonsoles Huerta de Soto Huarte

como ya hemos comentado. Es más, la no aceptación de esta condi-
ción de fragilidad y vulnerabilidad por la soberbia del hombre es 
la causa del pecado y del mal en el mundo. A esto lo llamamos el 
pecado original: el hombre no quiere ser creatura, sino Dios mismo 
(que el hombre puede ser Dios es la gran mentira de Satanás)46. 

Del pecado original nace la consciencia de fragilidad y vulnera-
bilidad del hombre creatura, luego el miedo, y del miedo la envi-
dia, la frustración y las ansias de poder. Del miedo, la envidia, la 
frustración y las ansias de poder surgen la violencia y el instinto de 
dominación sobre el otro. El pecado original es pues el germen del 
estatismo47. Es muy clara la tendencia que lleva del pecado origi-
nal al estatismo, y esto es precisamente lo que ha ocurrido en la 
historia de la humanidad.

El mercado no hace por tanto al hombre bueno ni malo. Pero el 
mercado es el mejor entorno institucional para hacer frente a la 
incertidumbre y vulnerabilidad del hombre48, y el mercado sí pro-
mueve determinados comportamientos benignos (por ejemplo, 
ganarse una buena reputación para que se siga comerciando con 
uno, hablar con el prójimo y satisfacer sus necesidades, negociar 
para mantener buenas relaciones comerciales, etc.), y en este sen-
tido limita y minimiza el mal y el pecado. Por ello acierta el Prof. 

46  Ver Catecismo de la Iglesia Católica, Primera Parte “La Profesión de la Fe”, 
Segunda Sección, Capítulo Primero, Artículo I, 397: “El hombre, tentado por el diablo, 
dejó morir en su corazón la confianza hacia su creador (cf. Gn 3,1-11) y, abusando de su 
libertad, desobedeció al mandamiento de Dios. En esto consistió el primer pecado del 
hombre (cf. Rm 5,19). En adelante, todo pecado será una desobediencia a Dios y una 
falta de confianza en su bondad.”

47  En este sentido me gustaría matizar lo defendido por el Prof. Huerta de Soto, J., 
(2017), pp. 205 a 218 en su ponencia “Dios, Anarquía y el Papa Francisco”, esto es, que 
el Estado es la encarnación del AntiCristo/Demonio. El Prof. Huerta de Soto afirma 
que el estatismo es el principal amplificador del mal. Estoy de acuerdo en que efecti-
vamente el estatismo amplifica el mal y es una correa de acción para Satanás, aunque 
no sé si me atrevería a decir que es la principal correa de acción del Maligno. Los 
medios para hacer el mal son infinitos, el estatismo es uno de ellos. Pero hay que tener 
claro que el Estado no es el origen último del mal ni del pecado que asolan a la huma-
nidad, sino una consecuencia del pecado original del ser humano, y en definitiva del 
ejercicio de su libertad hacia el mal. El Demonio, sin embargo, sí es el origen de todo 
mal. En una sociedad libre y sin Estado seguirá existiendo el pecado, el mal, y el 
Demonio.

48  Toth, A., (2023), p. 158. 



﻿El error intelectual del “buenismo”…	 257

Javier Milei (actual Presidente de Argentina) cuando dice que Occi-
dente está en peligro por haber iniciado los últimos años la senda 
de abandono de los principios de la libertad y estar avanzando 
hacia el socialismo49.

Que el mercado es el mejor entorno institucional para hacer 
frente a la incertidumbre y la vulnerabilidad del ser humano no 
significa que el mercado por sí sólo sea el mundo ideal: el mercado, 
aunque superior al estatismo por estar basado en la libertad y res-
petar la naturaleza humana, no es suficiente para lograr la pleni-
tud del ser humano, no es el Jardín del Edén50. Esto tiene dos 
implicaciones. 

En primer lugar, el mercado no logra limpiar el pecado original 
del hombre. El mercado debe coexistir, por tanto, con un hombre 
de barro51 que es libre de hacer el bien o el mal, aunque el mercado 
limita enormemente los efectos del mal actuar del hombre en 
ausencia de estatismo52.

A ningún sistema económico (es más, a ninguna ciencia física o 
social) se le puede exigir el Jardín del Edén, donde no existe el mal y 
el sufrimiento. Y esta es la tentación en la que cae el “buenismo”, para 

49  Discurso del Presidente de Argentina Javier Milei en el Foro Davos 2024: “Occi-
dente está en peligro, está en peligro porque aquellos, que supuestamente deben 
defender los valores de Occidente, se encuentran cooptados por una visión del mundo 
que —inexorablemente— conduce al socialismo, en consecuencia a la pobreza.”

50  Howden D., Bagus, P., (2023), p. 4.
51  Ver Catecismo de la Iglesia Católica, Primera Parte “La Profesión de la Fe”, 

Segunda Sección, Capítulo Primero, Artículo I, 404: “Adán había recibido la santidad 
y la justicia originales no para él solo sino para toda la naturaleza humana: cediendo 
al tentador, Adán y Eva cometen un pecado personal, pero este pecado afecta a la natu-
raleza humana, que transmitirán en un estado caído (cf. Concilio de Trento: DS 1511-
1512). Es un pecado que será transmitido por propagación a toda la humanidad, es 
decir, por la transmisión de una naturaleza humana privada de la santidad y de la jus-
ticia originales. Por eso, el pecado original es llamado "pecado" de manera análoga: es 
un pecado "contraído", "no cometido", un estado y no un acto.”

52  Como ya hemos mencionado el mercado favorece un orden social pacífico 
basado en la libertad de intercambio, así como comportamientos sociales benignos. 
Hay que distinguir, no obstante, el orden de mercado, basado en la búsqueda de los 
propios intereses y en el efecto coordinador (que permite precisamente satisfacer las 
necesidades de los demás mientras se buscan los propios intereses), de la entrega gra-
tuita, generosa y total del amor de Dios. La innata capacidad creativa del hombre debe 
jugar un papel fundamental no sólo en el mercado sino también en las cosas de Dios, 
en la entrega total por amor.



258	 Sonsoles Huerta de Soto Huarte

recurrir inevitablemente después al estatismo: como en el mercado 
aún existe maldad y sufrimiento, debe ser porque en el mercado algo 
no funciona bien, y necesitamos al Leviatán para solucionarlo y pro-
tegernos. Esta es la idolatría al Estado. Ya hemos visto que este argu-
mento es falaz y erróneo y debemos evitarlo a toda costa.

No olvidemos que la libertad puede ejercitarse para hacer tanto 
el bien como el mal. El mal sin duda seguiría existiendo en un mer-
cado libre puro (la avaricia, el egoísmo, el poder, la corrupción, la 
explotación, la mentira etc., y todo el sinfín de pecados humanos), 
pero a diferencia del estatismo, el mal se atenúa en el mercado y el 
mal no es consecuencia del mercado, sino del pecado original del 
hombre. En el estatismo, sin embargo, el mal no sólo existe, sino 
que además es consecuencia directa de suprimir la libertad del 
hombre, lo cual a su vez potencia y favorece el mal y lo amplifica 
enormemente, al ser contrario a la naturaleza humana. 

El pecado (y el mal) es consecuencia de elegir vivir sin Dios (es 
decir, de la libertad moral mal ejercida), y no de la libertad econó-
mica ni del sistema de mercado. Y la solución al pecado nunca será 
anular la libertad (económica o moral), como propone el estatismo, 
sino todo lo contrario. Éste es el error en el que cae el “buenismo”. 

El sistema de mercado efectivamente potencia la riqueza53 y la 
prosperidad de la sociedad (además de fomentar los hábitos mora-
les: escuchar al prójimo, detectar sus necesidades y comportarse de 
forma apropiada en aras de mantener una buena reputación). Recor-
demos que la riqueza en sí misma no es mala, sino sólo la actitud con 
la que se aproxime a la misma el corazón del hombre54. El sistema de 
mercado ha producido un crecimiento exponencial de la riqueza y la 
prosperidad en el mundo en los últimos doscientos años, desde la 

53  Nos referimos aquí a la riqueza stock, frente al flujo o beneficio. Esta riqueza 
indica que no se han dilapidado los recursos y que se han detectado y satisfecho bien 
las necesidades de las personas.

54  Marcos 7, 14-23. No se debe olvidar nunca que la riqueza es sólo un regalo de 
Dios temporal y finito (por nuestro trabajo bien hecho con el sudor de la frente, podría-
mos decir), que debe emplearse para el bien del Reino de Dios dándole la justa impor-
tancia que tiene. La prosperidad de la humanidad, y de uno mismo, es algo bueno, 
pero hay que vigilar que nuestro corazón se mantenga limpio de toda tentación de 
materialismo y comodidad superflua, y usar la riqueza siempre para el bien del pró-
jimo, y en especial del más necesitado.



﻿El error intelectual del “buenismo”…	 259

Revolución Industrial hasta nuestros días55. Gracias al sistema de 
mercado la sociedad ha avanzado muchísimo en términos de bien-
estar, calidad de vida y renta per cápita, para un volumen cada vez 
mayor de población, y esto es indiscutiblemente positivo.

55  Discurso del Presidente de Argentina Javier Milei en el Foro Davos 2024: “…los 
datos que sustentan por qué no sólo el capitalismo de libre empresa no sólo es un sis-
tema posible para terminar con la pobreza, del mundo, sino que es el único sistema 
—moralmente deseable— para lograrlo.

Si consideramos la historia del progreso económico podemos ver cómo desde el 
año cero hasta el año 1800, aproximadamente, el PBI per cápita del mundo, práctica-
mente, se mantuvo constante durante todo el período de referencia. Si uno mira un 
gráfico de la evolución del crecimiento económico, a lo largo de la historia de la huma-
nidad, uno estaría viendo un gráfico con la forma de un palo de hockey, una función 
exponencial, que se mantuvo constante, durante el 90 por ciento del tiempo, y se dis-
para exponencialmente a partir del siglo  xix. La única excepción a esta historia de 
estancamiento se dio a finales del siglo xv, con el descubrimiento de América. Pero sal-
vando esta excepción, a lo largo de todo el período, entre el año cero y el año 1800, el 
PBI per cápita, a nivel global, se mantuvo estancado.

Ahora bien, no sólo que el capitalismo generó una explosión de riqueza, desde el 
momento que se adoptó como sistema económico, sino que si uno analiza los datos lo 
que se observa es que el crecimiento se viene acelerando, a lo largo de todo el período.

Durante todo el período —comprendido entre el año cero y el 1800— la tasa de 
crecimiento del PBI per cápita se mantuvo estable en torno al 0,02 por ciento, anual. Es 
decir, prácticamente sin crecimiento; a partir del siglo xix con la Revolución Industrial 
la tasa de crecimiento pasa al 0,66 por ciento. A ese ritmo para duplicar el PBI per 
cápita se necesitaría crecer, durante 107 años.

Ahora bien, si observamos el período entre 1900 y 1950, la tasa de crecimiento se 
acelera al 1,66 por ciento, anual. Ya no necesitamos 107 años para duplicar el PBI per 
cápita, sino 66. Y si tomamos el período —comprendido entre 1950 y el año 2000— 
vemos que la tasa de crecimiento fue de 2,1 por ciento, anual, lo que derivaría en que 
sólo 33 años podríamos duplicar el PBI per cápita del mundo. Esta tendencia lejos de 
detenerse se mantiene viva, aún hoy. Si tomamos el período, entre el año 2000 y el 
2023, la tasa de crecimiento volvió a acelerar el 3 por ciento, anual, lo que implica que 
podríamos duplicar nuestro PBI per cápita, en el mundo en tan sólo 23 años.

Ahora bien, cuando se estudia el PBI per cápita, desde el año 1800 al día de hoy, lo 
que se observa es que, luego de la Revolución Industrial, el PBI per cápita mundial, se 
multiplicó por más de 15 veces, generando una explosión de riqueza que sacó de la 
pobreza al 90 por ciento de la población mundial.

No debemos olvidar nunca, que —para el año 1800— cerca del 95 por ciento, de la 
población mundial, vivía en la pobreza más extrema; mientras que ese número cayó al 
5 por ciento para el año 2020, previo a la pandemia.

La conclusión es obvia: lejos de ser la causa de nuestros problemas, el capitalismo 
de libre empresa, como sistema económico, es la única herramienta que tenemos para 
terminar con el hambre, la pobreza y la indigencia, a lo largo y a lo ancho de todo el 
planeta. La evidencia empírica es incuestionable.”



260	 Sonsoles Huerta de Soto Huarte

Por otro lado, el mercado (ni ningún otro sistema económico) no 
elimina el sufrimiento ni la muerte (física), que son consustancia-
les a nuestra condición de creatura en un estado de naturaleza 
caída. 

c)	 La libertad plena

Lo que se dice a continuación está basado en la fe católica. Es decir, 
para entenderlo hay que creer en Dios. No obstante, creemos que 
también puede interpelar de forma positiva a todas aquellas perso-
nas que no tengan fe, pero busquen con sinceridad la Verdad. 

El hombre fue creado a imagen y semejanza de Dios con liber-
tad plena56, es decir, en absoluta unión espiritual con Dios su Crea-
dor, vivía en la Verdad unido a Dios57. Cuando el hombre cae en el 
pecado original y elige separarse de Dios (en ejercicio de su liber-
tad moral para elegir entre el bien y el mal), al mismo tiempo, 
pierde la plenitud de su libertad, pierde la unión con Dios. Este es 
el pecado original58. A partir de este momento la libertad deja de 
ser plena, el hombre sólo puede ejercer una sombra de su libertad 
espiritual. Esta libertad humana, ya sea estudiada desde el punto 
de vista económico, físico, o moral, no es plena ni perfecta, sino 
terrena e imperfecta, como el propio hombre. 

56  Ver Catecismo de la Iglesia Católica, Tercera Parte “La vida en Cristo”, Primera 
Sección “La vocación del hombre: la vida en el Espíritu”, Capítulo I, Artículo 3, 1731: 
“…La libertad es en el hombre una fuerza de crecimiento y de maduración en la ver-
dad y la bondad. La libertad alcanza su perfección cuando está ordenada a Dios, nues-
tra bienaventuranza…”

57  Ver Catecismo de la Iglesia Católica, Primera Parte “La Profesión de la Fe”, Segunda 
Sección, Capítulo Primero, Artículo I, 396: “Dios creó al hombre a su imagen y lo estable-
ció en su amistad. Criatura espiritual, el hombre no puede vivir esta amistad más que en 
la forma de libre sumisión a Dios…” y 398: “…El hombre, constituido en un estado de san-
tidad, estaba destinado a ser plenamente "divinizado" por Dios en la gloria…”

58  El hombre elige separarse de Dios porque quiere ser Dios mismo, quiere tener 
conocimiento pleno, entenderlo todo, para poder controlarlo todo con sus propias 
fuerzas, y así sentirse seguro. El problema es que al ser criaturas de Dios nunca podre-
mos tener conocimiento pleno ni entenderlo todo, no forma parte de nuestra natura-
leza de criatura. Por el contrario, debemos asumir y aceptar que no podemos tener 
conocimiento pleno, ni entendimiento pleno, que nunca vamos a controlar las cosas, y 
confiar sólo en Dios, buscar nuestra seguridad sólo en Dios.



﻿El error intelectual del “buenismo”…	 261

El sistema de mercado se basa en la libertad humana: en la 
ausencia de coacción, en la libertad de actuación, en la libertad 
física, y en la libertad de hacer el bien o el mal, siempre conforme a 
Derecho59. Pero ninguna de estas libertades es plena y completa. 
Esto implica que incluso en el sistema de mercado y en ausencia 
total de estatismo el hombre no es plenamente libre, se encuentra 
en un estado de naturaleza caída, por el pecado original60. 

La única libertad plena es la libertad en comunión espiritual 
con Dios. Esto implica que para que el hombre sea verdaderamente 
libre debe cumplir la ley de Dios: no sólo la libertad moral debe 
ejercerse para hacer el Bien61, además el hombre debe amar al pró-
jimo como a uno mismo y a Dios por encima de todas las cosas. 

Jesucristo nos enseña desde nuestra propia humanidad y debi-
lidad, que fue la suya también, ya que vivió en pobreza y necesi-
dad62 a cumplir la voluntad de Dios libremente. Sólo podremos 
ganar la batalla al pecado y ser verdaderamente libres si cumpli-

59  El sistema de mercado, y en particular el Derecho, cristalizan evolutivamente 
y al largo plazo aquellos comportamientos que potencian la vida y la paz de la socie-
dad, en otras palabras potencian la supervivencia de la civilización. La superviven-
cia de la civilización es algo bueno sin duda, pero no es el objetivo final del hombre. 
La vida terrena es sólo una pequeña parte de la existencia humana. El hombre es 
cuerpo y espíritu y su existencia es eterna. No sólo debemos perseguir sobrevivir y 
vivir mejor en la tierra, sino más bien vivir en plenitud y en Verdad, y eso sólo es 
posible con Dios.

60  Visiones completas de Ana Catalina Emmerick. Según fueron recogidas por 
Clemente Brentano y Guillermo Wesener, Tomo 4, La primera Pascua de Jerusalén, título 
XVIII “Jesús en Kisloth-Tabor”, p. 64: “Les habló de la esclavitud peor, que es la del 
pecado, de la cual debían librarse ellos mismos.”

Ver también Tabet, A.M.; 1983, p. 438: “La magnífica fórmula utilizada por Jesús 
habla así en su más alto significado del don otorgado por Dios capaz de liberar al hom-
bre de la más profunda esclavitud que puede aherrojar su existencia humana, la del 
error y del pecado, y que le concede participar de «la libertad del Espíritu y en la gloria 
de la vida de Dios».” 

61  En la terminología del Profesor Huerta de Soto existen dos niveles de libertad, 
la libertad exterior (ausencia de coacción) y la libertad interior (que consiste en discer-
nir lo que está bien y hacerlo evitando el pecado), ver Huerta de Soto, J.; (2023), p. 268. 
Pero además existe lo que podemos llamar la libertad en Dios o libertad espiritual, que 
no consiste sólo en ejercer la libertad moral para hacer el Bien (libertad interior), sino 
en cumplir la ley de Dios.

62  Visiones completas de Ana Catalina Emmerick. Según fueron recogidas por Cle-
mente Brentano y Guillermo Wesener, Tomo 5, Desde el fin de la primera Pascua hasta la pri-
sión de Juan el Bautista, título XXVIII “Conversaciones de los discípulos con Jesús”, p. 79.



262	 Sonsoles Huerta de Soto Huarte

mos la voluntad de Dios y nos disponemos para ser sanados del 
pecado original por Jesucristo. La comunión espiritual con Dios 
sólo es posible si creemos en Jesús y le seguimos, ésta es la única 
manera de superar el pecado y recuperar nuestra plena libertad. 

Para hacer la voluntad de Dios hay que hacerse verdaderamente 
pobres en el espíritu, desprenderse interiormente de todo lo mate-
rial y de uno mismo y confiar sólo en Dios y vivir sólo para Dios63. 
Dios ha hecho (y hace) todo lo posible para ayudar al hombre 
caído64 le dio su ley y sus preceptos y sus profetas. Y, por último, le 
dio a su propio Hijo. Pero Jesús necesita la cooperación del hombre 
para ser participante en su Redención65. 

Para ser verdaderamente libre hay que cumplir la voluntad de 
Dios y seguir sus mandatos, seguir a Jesucristo, sólo de esta manera 
podemos ser libres de verdad, libres en la Verdad. 

6.	 Conclusión

En la tierra no se puede conseguir el mundo ideal (sin mal ni sufri-
miento), porque existe el pecado original66. Pero sí se puede lograr 
una civilización más avanzada y compatible con la naturaleza 
humana, en el marco del libre intercambio y del Derecho. Un 
marco económico basado en la libertad de intercambio y un marco 
jurídico basado en el Derecho consuetudinario y evolutivo consti-
tuyen el mejor marco institucional para hacer frente a la incerti-
dumbre, escasez y fragilidad del ser humano. 

63  Hay que morir a uno mismo para dar fruto. Ver Jn 12, 23-24: “…si el grano de 
trigo no cae en tierra y muere, allí queda él solo; pero si muere, da mucho fruto…”

64  Visiones completas de Ana Catalina Emmerick. Según fueron recogidas por 
Clemente Brentano y Guillermo Wesener, Tomo 5, Desde el fin de la primera Pascua hasta 
la prisión de Juan el Bautista, título XXVIII “Conversaciones de los discípulos con Jesús, 
p. 78.

65  Visiones completas de Ana Catalina Emmerick. Según fueron recogidas por 
Clemente Brentano y Guillermo Wesener, Tomo 5, Desde el fin de la primera Pascua hasta 
la prisión de Juan el Bautista, título XXXII “Modo de sanar de Jesús”, p. 85.

66  Si no hubiera existido el pecado original el hombre viviría en el Jardín del Edén, 
es decir, en comunión plena con Dios, en abundancia espiritual y libertad plena, sin 
ningún mal ni sufrimiento.



﻿El error intelectual del “buenismo”…	 263

Los que tenemos la tentación de caer en el “buenismo” y en el 
estatismo debemos darnos cuenta de que la libertad, y, por tanto, el 
mercado, como sistema de organización social, es el único compa-
tible con la naturaleza humana. 

El mal y el pecado tienen su origen último en el pecado origi-
nal del corazón del hombre, en la soberbia, no en su libertad. El 
pecado original es además el germen del estatismo67. Es el ger-
men del pecado original lo que puede llevar a la dominación de 
un grupo sobre otro para su coacción y explotación sistemática, 
es decir, al estatismo (y de hecho así ha ocurrido en nuestra his-
toria). Una vez existe el estatismo, su tendencia es a perpetuarse 
y crecer de forma ilimitada. 

El marco de libre mercado y Derecho, sin embargo, sí puede 
evitar que el pecado original evolucione hacia el estatismo. Estas 
instituciones ayudan a contener el mal, y no lo potencian, sino que 
favorecen comportamientos sociales benignos. Pero ello requiere 
un absoluto respeto a la libertad (económica y moral) y a un bien 
definido, maduro y robusto marco jurídico y jurisprudencial de 
naturaleza evolutiva y espontánea. Mientras estas dos institucio-
nes (Derecho y mercado) no estén plenamente aceptadas, asenta-
das y consolidadas en la sociedad estaremos abocados a convivir 
con el estatismo en mayor o menor medida. De momento esto sigue 
siendo una asignatura pendiente68. 

El libre mercado y el Derecho conducen a un estado más avan-
zado de la civilización porque minimizan el mal y el pecado y 
potencian la prosperidad y la paz, pero no son el Nirvana y aun-
que no exista el Estado seguirá existiendo el mal, el pecado y el 
sufrimiento en la tierra (bien es cierto que sin estatismo estos serán 
mucho menores). 

El único modo de superar el pecado y el mal es a través de la 
redención en Jesucristo, Hijo de Dios vivo. El hombre sólo puede 
ser plenamente libre en Dios (no siendo Dios), porque en Dios 
acepta su condición de creatura. Sólo en Dios se supera el pecado 

67  El estatismo se ha convertido en un hábil y mordaz instrumento de Satanás 
para destruir por envidia la Obra de Dios.

68  Y desde luego lo era en el año 4000 a.C cuando apareció por primera vez el esta-
tismo en el mundo.



264	 Sonsoles Huerta de Soto Huarte

original y se es verdaderamente libre. Sólo en Dios el sufrimiento 
se puede vivir en el amor.

El reto que se plantea a nuestra civilización es avanzar, por tanto, 
hacia los principios de la libertad humana, en concreto consolidar el 
valor de la libertad económica y moral como valor fundamental de 
nuestra civilización, junto con la consolidación de un sistema de 
Derecho evolutivo y espontáneo robusto y maduro. Éste es el camino 
que lleva a una civilización más avanzada, humana, digna y prós-
pera. Sin embargo, esto no será por sí solo suficiente para superar el 
pecado y el mal que asolan a la humanidad. No debemos caer por 
tanto en la idolatría a la libertad humana, ya que la libertad humana 
no es suficiente para vencer todos nuestros males, la libertad humana 
no es el fin último. Este es el error en el que caen algunos libertarios. 
Para ser verdaderamente libres es necesaria la libertad espiritual, es 
decir, la libertad que conduce: (i) a hacer el Bien y evitar el pecado y 
el mal (esto es, la libertad moral ejercida para hacer el Bien o libertad 
interior), y (ii) a cumplir la ley de Dios: amarás al Señor tu Dios por 
encima de todas las cosas y al prójimo como a ti mismo. Es urgente 
la conversión de la humanidad a Dios.

La humanidad ya ha sido redimida del pecado original con la 
Resurrección y la Muerte de Jesucristo, es decir, Cristo ha perdo-
nado el pecado original del hombre y nos ha enseñado el camino 
que debemos recorrer para redimirnos del pecado original. Pero 
aunque Cristo ya nos haya mostrado el camino que debemos seguir 
para vencer el pecado, recorriéndolo Él mismo, es responsabilidad 
de cada uno en particular creer en Él, seguirlo en primera persona 
y vencer así el pecado para volver a ser verdaderamente libres.

En el fondo la libertad humana y la redención de la humanidad 
no son cosas distintas. Recuperar nuestra libertad humana, es 
decir, la naturaleza con la que Dios nos ha creado (libres, inteligen-
tes y esencialmente creativos), no es más que una parte del camino 
de conversión de la humanidad a Dios y de recuperar nuestra 
libertad espiritual.

Conflicto de intereses

La autora declara no tener ningún conflicto de interés.



﻿El error intelectual del “buenismo”…	 265

Referencias

Artieda Rojas, J. R.; Mera Andrade, R. I.; Muñoz Espinoza, M. S.; 
Ortiz Tirado, P. S. (Jul-Sep 2017) “El trueque como sistema de 
comercialización-desde lo ancestral a lo actual”, Revista digital 
UNIANDES EPISTEME: Revista de Ciencia, Tecnología e Innova-
ción. ISSN 1390-9150 Vol. (4). Núm. (3).

Carneiro, R.L., (1970) “A theory of the origin of the state”, Science, 
New Series, (169), 3947.

Catecismo de la Iglesia Católica, https://www.vatican.va/archive/
ccc/index_sp.htm

Hayek, F.A. (2019) Los fundamentos de la libertad, Unión Editorial.
Hobbes, T. (1983) Leviatán, Editora Nacional, Segunda Edición.
Howden D., Bagus, P., Eds (2023), The Emergence of a Tradition: Essays 

in Honor of Jesús Huerta de Soto, Vol. II. Philosophy and Political 
Economy, Palgrave. 

Huerta de Soto, J. (1992 [2024]) Socialismo, cálculo económico y función 
Empresarial, Unión Editorial, séptima edición.

	— (2002 [2007]) “El Economista liberal y la política”, Nuevos Estu-
dios de Economía Política (pp. 163-192), Unión Editorial.

	— (2012) La Escuela Austriaca, mercado y creatividad empresarial, Edi-
torial Síntesis.

	— (2023) “San José: empresario y padre de la libertad”, Procesos de 
Mercado. Revista Europea de Economía Política, Vol. XX (2), 267-280.

	— (2017) “Dios, Anarquía y el Papa Francisco”, Procesos de Mercado. 
Revista Europea de Economía Política, Vol. XIV, (2), 205-218.

Huerta de Soto, S., Núñez del Prado, F. (2020) “International Arbi-
tration as a Spontaneous Legal Order”, Procesos de Mercado. 
Revista Europea de Economía Política, Vol. XVII (2), 117-153.

Huerta de Soto, S. (2023), Eds. Howden D., Bagus, P., “The Intellec-
tual Error of Socialism in International Arbitration”, The Emer-
gence of a Tradition: Essays in Honor of Jesús Huerta de Soto, Vol. II. 
Philosophy and Political Economy (pp. 145-155), Palgrave.

Leoni, B. (1974 [1995]) La libertad y la ley, Unión Editorial.
Oppenheimer, F., (2021) El Estado. Su historia y evolución desde un 

punto de vista sociológico, Unión Editorial.
Rothbard, M.N. (2021) La Anatomía del Estado, Unión Editorial.

	— (1995 [2009]) La ética de la libertad, Unión Editorial.



266	 Sonsoles Huerta de Soto Huarte

Tabet, A.M. (1983) “La esclavitud del pecado en Jn. 8, 34 y textos 
paralelos en Romanos (Rom 6,16-20; 7,14)”, Reconciliación y Peni-
tencia: V Simposio Internacional de Teología de la Universidad 
de Navarra / edición dirigida por Jesús Sancho…[et al.], Servi-
cio de Publicaciones de la Universidad de Navarra.

Toth, A. (2023) “La gran contradicción en La Gran Transformación de 
Karl Polanyi”, Procesos de Mercado. Revista Europea de Economía 
Política, Vol. XX (2), 127-163.

Visiones completas de Ana Catalina Emmerick. Según fueron 
recogidas por Clemente Brentano y Guillermo Wesener, (anaca-
talinaemmerick.com).


